## Урок № 13 Закон Божий и суд

1. Давайте четко установим истину о том, что суд действительно будет; что ваше имя и мое имя будут названы на этом суде. В Писании ясно говорится, что будет проведено исследование характера. Павел очень ясно проповедовал о грядущем суде нечестивому царю: «И как он говорил о правде, о воздержании и **о будущем суде**, то Феликс пришел в страх» (Деяния 24:25).

2. Пророк Даниил говорит: «*Судьи сели — и раскрылись книги*». Автор Книги Откровение, описывая то же событие, добавляет: «*И иная книга раскрыта, которая есть книга жизни; и судимы были мертвые по написанному в книгах, сообразно с делами своими*» (Откровение 20:12).

3. Тот же Павел, вдохновленный Духом Божьим, сказал: «*Ибо* ***Он назначил день, в который будет праведно судить вселенную****, посредством предопределенного Им Мужа, подав удостоверение всем, воскресив Его из мертвых*» (Деяния 17:31). «*Ибо* ***всем нам должно явиться пред судилище Христово****, чтобы каждому получить соответственно тому, что он делал, живя в теле, доброе или худое*» (2 Коринфянам 5:10).

4. Требования суда и природа его решений будут соответствовать вопросам самой борьбы, особенно если учесть, что суд является кульминацией завершения всего конфликта.

5. Давайте рассмотрим всю борьбу вкратце. В начале, сатана утверждал, что закон невозможно соблюсти. Бог утверждал, что это возможно. Таким образом, вопрос был подвергнут испытанию и борьбе, и на протяжении почти шести тысяч лет это состязание продолжается. Наступит время, когда весь вопрос будет исследован и испытан со всех возможных сторон. Когда этот момент наступит, тогда придет время для окончательного рассмотрения всего вопроса, чтобы было принято финальное решение. В этом последнем решении будет оправдана не только суть самой великой борьбы, но также **полностью и окончательно будут оправданы жизни тех, кто стоял на стороне Бога в этой борьбе**.

6. Теперь подумайте о последствиях всего этого. В свете установленного факта, что Бог утверждает, что закон может быть соблюден людьми, даже когда они облечены в греховную плоть, и что только те, кто соблюдает Его закон, могут иметь часть в небесах, то, **по самой природе вещей, суд должен определить тех, кто на самом деле соблюдает этот закон, в отличие от тех, кто этого не делает**. Никакой другой вывод, соответствующий природе дела, невозможен.

7. Но чтобы кто-то не обвинил нас в учении о праведности через человеческие дела или усилия, позволь мне ещё раз подчеркнуть, что эта праведность никоим образом не достигается самим человеком. **Она может быть только от Христа**. **Но то, что от Христа, мы должны принять в самих себя, чтобы оно стало нашим, и чтобы в нашей жизни была та совершенная покорность, которую требует закон**.

8. Давайте помнить, что наша цель — установить, что закон может быть соблюден, и что он должен соблюдаться всеми, кто унаследует вечную жизнь. Поэтому суд будет отличать тех, кто соблюдает закон, от тех, кто этого не делает. Это означает, что **суд будет личным исследованием меня**. Он будет взвешивать мои действия и мотивы; **он будет касаться того, что я делал**. **Ни одна душа не сможет и не будет стоять на моем месте, нет, даже Сам Спаситель**. Ты и я будем или стоять — или падём — тогда согласно тому, кем мы сами являемся, а не согласно тому, кем является кто-то другой. **Мы будем судимы, а не кто-то другой на нашем месте**.

9. Давайте обратимся к Писанию и посмотрим, насколько ясно и определенно это учение: «*Но, по упорству твоему и нераскаянному сердцу, ты сам себе собираешь гнев на день гнева и откровения праведного суда от Бога,* ***Который воздаст каждому по делам его****:* *тем, которые постоянством в добром деле ищут славы, чести и бессмертия, — жизнь вечную; а тем, которые упорствуют и не покоряются истине, но предаются неправде, — ярость и гнев. Скорбь и теснота всякой душе человека, делающего злое, во-первых, Иудея, потом и Еллина! Напротив, слава и честь и мир всякому, делающему доброе, во— первых, Иудею, потом и Еллину! Ибо нет лицеприятия у Бога. Те, которые, не имея закона, согрешили, вне закона и погибнут; а те, которые под законом согрешили, по закону осудятся (потому что не слушатели закона праведны пред Богом, но* ***исполнители закона оправданы будут***» (Римлянам 2:5-13).

10. Они ясно и отчетливо говорят, что каждый человек получит свою награду в соответствии с тем, что он сам делал в своей жизни. Великое окончательное решение о вечной жизни или вечной смерти будет принято в свете его дел. Давайте честно признаем, что эти стихи означают именно то, что они говорят.

11. Вот какие факты нам обозначает Дух пророчества, книга Великая борьба:

- Участь людей будет решаться согласно записям в небесных книгах, куда занесены имена и поступки всех. {ВБ 480.2}

- Поступки каждого человека рассматриваются Господом и обозначаются как верные или неверные.. {ВБ 482.1}

- Закон Божий является тем мерилом, по которому будет оцениваться характер людей на суде. {ВБ 482.2}

- Если в книгах обнаружатся грехи, в которых человек не раскаялся и не получил прощения, то имя такого человека будет вычеркнуто из книги жизни и список его добрых дел уничтожен из памятной книги Божьей. {ВБ 483.1}

- Все, кто искренне раскаялся в своих грехах и верой принял Кровь Христа как Свою искупительную жертву, имеют пометку о прощении напротив своего имени в небесных книгах; поскольку они стали причастниками праведности Христа и **их характер соответствует требованиям Закона Божьего**, их грехи будут изглажены, и они будут признаны достойными вечной жизни. {ВБ 483.2}

12. Некоторые могут подумать, что есть противоречие между этими стихами Павла *(потому что не слушатели закона праведны пред Богом, но* ***исполнители закона оправданы будут)*** Римлянам 2:5-13 и следующими: «*Потому что делами закона не оправдается пред Ним никакая плоть; ибо законом познаётся грех.... Ибо мы признаём, что человек оправдывается верою, независимо от дел закона*» (Римлянам 3:20,28).

13. Но на самом деле никакого противоречия нет, если мы помним, что одно место говорит о корне, а другое — о плоде. В стихах из Римлянам 2 весь контекст — это вопрос праведности или правильных дел в суде (плод); в то время как стихи в Римлянам 3 касаются начального обращения и ежедневного опыта (корень).

14. Эти различия не трудно понять. Прежде всего, быть оправданным — значит быть сделанным праведным, и **без этого оправдания или акта становления праведным никто не может совершать никаких дел праведности**. Поэтому это оправдание должно произойти сначала, а дела праведности последуют за ним.

15. Итак, это должно быть так: **мы оправданы не делами закона, но мы оправданы для того, чтобы совершать дела закона**. **Дела закона — это плод, а не корень праведности**. Доказательство или свидетельство того, что мы были оправданы, проявляется в делах праведности. Если дел нет, то нет и оправдания. Это был весь аргумент в книге Иакова: «*Так и вера, если не имеет дел, мертва сама по себе.* *Но скажет кто-нибудь: "ты имеешь веру, а я имею дела": покажи мне веру твою без дел твоих, а я покажу тебе веру мою из дел моих*» (Иакова 2:17-18).

16. Другими словами, я могу доказать тебе, что это дерево яблоня, потому что она приносит яблоки. **Но суд не касается тех, кому нужно еще спасение от греха, которые еще в плотском уме. Для них будет уже слишком поздно оказаться в такой ситуации**. **Суд касается тех, кто уже спасен от греха** (пережил опыт рождения свыше).

17. Условием вечной жизни является спасение от греха, или оправдание. **Суд будет искать доказательства этого оправдания**, которыми являются праведность или добрые дела. И тех, в ком он найдет такие добрые дела, суд объявит праведными; он подтвердит их право и пригодность для небес и вечности. В тот день «*не слушатели закона праведны пред Богом, но* ***исполнители закона оправданы будут***».

18. Теперь добавим к словам Павла ясные слова Иисуса, чтобы эта истина ещё крепче утвердилась в уме каждого: «*Не всякий, говорящий Мне: "Господи! Господи!", войдет в Царство Небесное, но исполняющий волю Отца Моего Небесного*» (Матфея 7:21).

19. Ту же самую истину Иисус преподал в притче о брачном пире, которая представляет собой описание суда. Эта притча записана в Матфея 22:1-14. Первые десять стихов пророческой притчи посвящены рассказу об усилиях царя, собрать гостей, чтобы брак мог состояться. Когда два приглашения тем, кто был изначально зван, не привели их на брачный пир, слугам было велено обратиться к другому классу: тем, кто на дорогах и изгородях. К ним и пошли слуги, и, наконец, пир был наполнен гостями. Но приглашённые должны были соответствовать определённым требованиям. **Это символизируется ношением брачной одежды**. **Эта брачная одежда была подарком от царя**, и гость должен был надеть то, что царь так щедро предоставил.

20. Прежде чем брак окончательно состоится, Царь приходит, чтобы лично и индивидуально осмотреть каждого гостя. Царь интересуется тем, кем является каждый человек в этот момент, и каждый, кто окажется без брачной одежды, будет изгнан во тьму внешнюю навеки. Так говорит Писание: «*Царь, войдя посмотреть возлежащих, увидел там человека, одетого не в брачную одежду, и говорит ему: друг! как ты вошел сюда не в брачной одежде? Он же молчал. Тогда сказал царь слугам: связав ему руки и ноги, возьмите его и бросьте во тьму внешнюю; там будет плач и скрежет зубов; ибо много званых, а мало избранных*» (Матфея 22:11-14).

21. Чтобы понять всю силу послания этого пророчества, мы должны понять, что же на самом деле представляет собой брачная одежда; мы должны понять, что именно ожидает Царь увидеть, когда Он смотрит на каждого из нас на суде. Ближе к концу книги Откровения наш взор устремляется вперёд ко времени, когда брак, наконец, совершается и невеста готова: «*Возрадуемся и возвеселимся и воздадим Ему славу; ибо наступил брак Агнца, и жена Его приготовила себя.* ***И дано было ей облечься в виссон чистый и светлый; виссон же есть праведность святых***» (Откровение 19:7-8). Обратите внимание, что в греческом оригинале последняя часть стиха звучит, вообщем как и в а Американском стандартном переводе Библии следующий образом: «…*ведь* ***виссон же есть праведные дела святых***».

22. Не может быть более ясного утверждения, чем это. Брачная одежда — это праведные дела, и обратите внимание, что Писание здесь говорит, что это праведные дела святых.

23. Это не означает, что речь идет о самоправедности, достигнутой их собственными человеческими усилиями сделать себя хорошими. Вовсе нет. **Изначально и всегда это Божья праведность, и она полностью и целиком исходит от Него**. Но то, что есть у Него, Он даёт Своим святым, и то, что Он даёт, Он не ссужает, а отдаёт, и **таким образом это становится их собственностью**.

24. Смотрите, как нам поясняет это Дух пророчества:

УАЙТ: В притче из Матфея 22 также используется образ брака, и следственный суд ясно представлен как происходящий перед брачным пиром. Перед свадьбой царь приходит осмотреть гостей, чтобы увидеть, **все ли одеты в брачную одежду — незапятнанные одежды характера**, омытые и убеленные кровью Агнца (Матфея 22:11; Откровение 7:14). Тот, кто окажется недостойным, будет изгнан, но все, кто при проверке окажутся одетыми в брачную одежду, будут приняты Богом и сочтены достойными участия в Его Царстве и места на Его престоле. **Эта работа исследования характера**, определения тех, кто приготовлен для Царства Божьего, и есть следственный суд — завершающее служение в небесном святилище. {Христос в своем святилище 157.1}

25. Мы должны все глубже и глубже понимать абсолютную реальность этого дара праведности. Когда Бог обещает нам Свою праведность как дар, Он действительно имеет в виду это обещание, и дар реальный. **Мы действительно и истинно вступаем во владение Его праведностью**.

26. Таким образом, это не что-то эфемерное, что засчитывается нам, но чем мы никогда не обладаем на самом деле. Такая вера — это религия притворства, не имеющая никакой ценности. **Это реальный дар, который приводит нас к фактическому обладанию самой праведностью Бога**. «*Радостью буду радоваться о Господе, возвеселится душа моя о Боге моем; ибо Он облек меня в ризы спасения,* ***одеждою правды одел меня*** *(«плащом* ***праведности*** *покрыл меня*», перевод KJV), *как на жениха возложил венец и, как невесту, украсил убранством*» (Исаия 61:10).

27. Помните, что слово, используемое здесь, — это «праведность», и суффикс «-ость» всегда указывает на «состояние». **Поэтому, если человек имеет праведность, это явно означает, что он находится в состоянии или положении быть праведным**. Это простое и прямое утверждение о том, кто он есть. Он — доброе дерево, и, как таковое, оно должно приносить добрые плоды.

28. Чтобы не осталось ни малейшего недоразумения в том, что такое праведность на самом деле, прочитаем текст: «*Дети малые, пусть никто не обманывает вас: кто делает праведность, тот праведен, как и Он праведен*» (1 Иоанна 3:7, в переводе KJV).

29. Н**астоящая проблема заключается не в том, что мы делаем, а в том, кем мы являемся**. Некоторые могут подумать, что Иоанн здесь акцентирует внимание на наших делах как на самом важном. Но это не так. Нет разницы между утверждением Иоанна, приведенным выше, и словами: «Пусть никто не обманывает вас. Только деревья, которые приносят яблоки, являются яблонями». Точно так же, как яблоня непременно принесёт яблоки, так и дерево, приносящее яблоки, являет тем самым - явное и окончательное доказательство того, что оно действительно яблоня.

30. Точно так же **только человек, который был сделан праведным внутри себя силой и даром Божьим, может приносить праведные дела**. Поэтому **тот, кто действительно совершает дела праведности, тем самым свидетельствует, что он праведен**. Таким образом, утверждение апостола Иоанна находится в полной гармонии со всем свидетельством Писания, которое ясно говорит, что **главное — это то, кем мы являемся**.

31. Таким образом, из приведенных выше стихов Писания мы ясно видим, что **брачная одежда — это праведность святых, что означает, что они будут находиться в состоянии или положении праведности Божьей внутри их, и из этого состояния будут исходить дела праведности в их повседневной жизни**. Когда Царь придет, именно это Он ожидает найти в каждом человеке. Если эта праведность присутствует, то человек остаётся на брачном пире. Но если он окажется без этой праведности, то для него нет места на браке, а только изгнание во тьму внешнюю и погибель.

32. Это четкий стандарт и требование суда. И учитывая простой факт, что Бог ясно и прямо сказал и доказал, что Его святой закон может быть полностью и совершенным образом соблюден всеми сотворенными существами, даже теми, кто находится в ослабленной греховной плоти, Он не требует невозможного, когда ожидает найти нас одетыми в брачную одежду совершенной праведности.

33. И в свете великой борьбы Бог должен, чтобы быть последовательным Самому Себе и поддерживать это требование совершенной праведности для каждого кандидата. **Если Бог хотя бы в малейшей степени снизит этот стандарт, то в той же степени Он признает, что сатана был прав**. Он тем самым признал бы обвинение сатаны, что закон слишком труден для соблюдения сотворенными существами. Если закон слишком труден для соблюдения, то, чтобы кто-то мог войти на небеса будет справедливым следующее утверждение: **настолько, насколько закон труден, настолько должен быть снижен и стандарт допуска на небеса**. **Таким образом, любое снижение этого стандарта со стороны Бога сразу же становится признанием того, что закон невозможно соблюсти**.

34. Но Богу не нужно делать таких уступок сатане. Закон может быть соблюден до совершенства, и это остается единственно возможным стандартом суда.

35. Дух пророчества говорит:

- Истины о святилище и следственном суде народ Божий должен понимать очень ясно. Всем надо отчетливо уяснить для себя, чем занят их великий Первосвященник. В противном случае у людей не будет **необходимой в наше время веры, и они не смогут занять положение, предназначенное для них Богом**. Каждый человек может либо спасти, либо погубить свою душу. **Жизнь каждого из нас взвешивается перед Богом. Каждый должен будет встретиться лицом к лицу с великим Судьей**. Поэтому так важно, чтобы человек почаще размышлял о тех грозных минутах суда, когда небесные книги раскроются и каждый вместе в Даниилом должен будет получить свой жребий в конце дней. {ВБ 488.2}

- То, что здесь происходит, касается каждой души, живущей на земле. **Оно открывает весь план искупления, приводя нас к заключительному моменту истории земли и славной победе праведности над грехом**.. {ВБ 488.3}

**- Ходатайство Христа за человека в небесном святилище — такая же неотъемлемая часть плана спасения, как и Его смерть на кресте**. Своей смертью Он начал ту работу, для завершения которой Он вознесся на небо после Своего воскресения. Мы должны верой войти за завесу, «куда предтечею за нас вошел Иисус» (Евреям 6:20). **Там отражается свет от Голгофского креста. Там мы можем глубже понять тайны искупления**. Небо уплатило бесконечную цену за спасение человека; принесенная жертва удовлетворяет абсолютно все требования нарушенного Закона Божьего. Иисус открыл дорогу к престолу Отца, и путем посреднического служения все, через веру приходящие к Нему, могут доводить до Бога свои заветные желания. {ВБ 489.1}

- Поэтому пусть никто не считает свои грехи неисправимыми. Господь дает веру и благодать, чтобы мы избавились от них. {ВБ 489.2}

- **Хотя все люди предстанут пред Божьим судом, однако Он с такой тщательностью отнесется к разбору дела каждого, как будто никого другого нет на всей земле**. **Каждый должен быть испытан и найден без пятна и порока или чего-либо подобного**. {ВБ 489.3}

- Те, кто будет жить на земле, когда ходатайство Христа прекратится в небесном святилище, предстанут перед святым Богом без посредника. Их одежды должны быть незапятнанными, их характеры очищены от греха кровью очищения. Благодатью Божьей и их собственным усердным трудом они должны стать победителями в борьбе со злом. Пока на небе происходит следственный суд, пока грехи кающихся верующих удаляются из святилища, на земле среди народа Божьего должна совершаться особая работа очищения, устранения греха. {CIHS 153.1}

ВОПРОС: Теперь возникают последние вопросы: Как пройти суд? Как отобразить характер Христа? Как быть без пятна и порока, если мы еще так часто поддаемся силе греха?

1. Некоторые решили пойти такими путями:

- многие говорят, Бог как-то все это устроит – мы все равно будем грешить пока мы в грешной плоти – так мыслит большинство в народе.

- другие, пошли на один шаг далее, они говорят, нет мы согласны, что можно не грешить в этой плоти, но при этом не понимают как побеждать, не имеют побеждающего Евангелия, но имеют некую надежду, что как-то это достижимо, ведь у Христа все это работало.

- другие пошли еще дальше, они соглашаются, что практика греха может быть остановлена в греховной плоти и даже могут привести некие рекомендации как побеждать, но, в тоже самое время, они говорят нам, что не нужно сильно в это вникать, давайте концентрироваться на Христе и Его заслугах или на принципе во Христе. Да, говорят они, мы признаем опыт Христос в вас упование славы, но все равно продолжаем спокойно относится, к поражениям верующего человека, не имея никакого конкретного видения и понимания в чем богатство славы «Христос в вас упование славы» и как она будет явленна в человеке. Они плывут на корабле который дал крен, не разумея глубины следующих стихов Писания Кол. 1 гл.: «9 Посему и мы с того дня, как [о сем] услышали, не перестаем молиться о вас и просить, чтобы вы исполнялись познанием воли Его, во всякой премудрости и разумении духовном, 10 **чтобы поступали достойно Бога, во всем угождая [Ему]**, **принося плод во всяком деле благом и возрастая в познании Бога**, 11 **укрепляясь всякою силою по могуществу славы Его**, во всяком терпении и великодушии с радостью»

- а есть и те, кто не удовлетворен ответами ни одной группы людей. Потому что все это полу меры и полу Евангелие. А нам нужна полнота Евангелия. И она заключается вот в чем: Если Бог дал нам Евангелие как силу Божью, то это Евангелие, которое всегда будет концентрировать нас на Христе и будет способно во всей полноте преобразить нашив вкусы, привычки, мышление, мотивы и характеры – потому что сила Божья ставит нас в присутствие самого Бога, а кто в присутствии самого Бога тот не может не меняться. Это сила способна привести нас в полное соответствие Тому на ком мы сосредоточены в своем созерцании и уповании. Ибо Бог говорит нам: 2Кор.3:18 «*Мы же все открытым лицем, как в зеркале, взирая на славу Господню, преображаемся в тот же образ от славы в славу, как от Господня Духа*».

2. Евангелие, которое концентрирует нас на Христе, не может не преобразовывать нас к полноте возраста Христова. А если эта сила не работает в нас, то значит нужно спросить себя, а чистое ли Евангелие тогда я созерцаю, почему я боюсь темы следственного суда. Почему я боюсь факта, глубокого изучения себя на суде, если я сегодня утверждаю, что закон записан в мое сердце и радуюсь вмененной праведности Христа, почему же тогда те группы, о которых я сказал выше, бояться как огня темы «Христос в вас…» или область наделенной праведности? Потому что они декларируют Евенгельские постулаты, не зная ни силы этого Евангелия и реальных целей Божьих. Надев чужие убеждения как Сауловы доспехи, они сталкиваясь со своим «я», и имея печальный опыт в прошлой христианской жизни где они справедливо сталкивались с искажённым Евангелием, они относят эту область Евангелия к самоправедности или к той которая незначима, которая как бы есть но для них это не область интереса в сравнении с областью Евангелия «Во Христе». Это ловушка сатаны в которую того не понимания, попадают те кто думает, что они приняли всю полноту Евангелия. Вечное Евангелие будет всегда перед Господом считаться как не принятое если мы перекрываем хоть одну задвижку, по которой течет сила Божьей праведности. И именно искаженное понимание опыта Иова – как важный индикатор показывает такое мышление людей. Ведь нет совпадения, просто есть ясная система закономерностей и подсказок, которая показывает какое Евангелие на самом деле принято, какая глубина принятия и какие задвижки перекрыты у человека в области понимания праведности Христа и целей Господа.

3. Более того, говорить о работе Бога в нас и о нашем высшем стремлении к полноте Христовой не является ни самоправедностью ни перфекционизмом – но истинным желанием и действием, которое воспроизводит в нас Бог посредством вечного Евангелия, которое принимается без искажений и мнений человеческих. Ведь именно такое высокое дерзновение иметь полноту Божью и вызвано настоящим созерцанием Христа и глубоким впечатлением праведностью Христовой. Многие просто довольствуются опытом Бог возле нас, но истинное довольство в опыте Бог в нас (разве не эту истину должны были постигнуть израильтяне выйдя с рабства Египта).

4. Праведность Божья – одна и единственная в своем роде. Она как топливо для автомобиля. Автомобиль может ехать только при наличии этого топлива. Нет никакого смысла пробовать завести автомобиль и ехать на нем если вы думаете это сделать без этого топлива. Но тот, кто создал автомобиль и подготовил топливо – имел цель не держать автомобиль отдельно от топлива. План был в том, чтобы топливо было залито в автомобиль. Но и это не было конечной целью – потому что конечная цель была в том, чтобы автомобиль завелся, начал потреблять топливо, а для этого топливо должно было подаваться по всем системам автомобиля – и автомобиль в конечном итоге ехал. И тот шофер (Дух Святой) – мог управлять этим автомобилем на свое усмотрение, в том скоростном режиме в котором он посчитает за необходимым он будет двигаться, и только одно что требуется – это следить, за постоянным уровнем топлива в автомобиле ибо без топлива нет возможности придать движение автомобилю, более того, чем больше ты увеличиваешь скоростной режим автомобиля тем большее потребление топлива. Вот она система на очень упрощенном примере с демонстрацией конечной цели, как создания автомобиля, так и топлива.

5. Так вот нам говорят, важно, что есть вот автомобиль и вот цистерна с топливом – и их принесли и поставили перед нами. Вполне пошли дальше, залили топливо в бак автомобиля. Да это важно, это фундаментально – но это еще не итоговый замысел - в отношение, автомобиля. Топливо залито в автомобиль – это прекрасно. Представьте себе, такой автомобиль поставили на суд или перед экспертной комиссией. И вот выяснятся, что топливо прекрасно, оно идеальное, оно способно обеспечить движение автомобиля. И автомобиль рабочий, у него колеса, руль, мотор. Шофер – профессионал.

6. Если спросить на суде, признает ли суд, что цель главного конструктора (Бога) в рамках генерального плана данного проекта (закона Божьего) – осуществлён в отношении этого автомобиля? Как вы думаете, каким будет заключение суда?

7. На суде выяснится, а почему топливо залито в бак автомобиля, а автомобиль ни разу не был заведен и не был проведен тест драйв, для того чтобы ознакомится с техническими показателями автомобиля в движении. И тут выясняется, что все свелось только к тому, чтобы залить топливо в автомобиль, но никто не заводил автомобиль и не делал тест-драйв, ну не ездила машинка ни разу. Ну, вот не ездил автомобиль и все. Может ли экспертная комиссия сказать, что главная и генеральная цель – в отношении автомобиля всех устраивает и успешно существенная?

8. Понимаете ли вы теперь, что нельзя отделить эти процессы, на приоритетную область вмененной праведности (топлива) и наделенной праведности (топливо в автомобиле). Потому что конечная цель замысла – автомобиль должен ехать.

9. Праведность Христа это вся полнота. Крайне опасно потерять из виду ценность вмененной праведности Христа, ибо она источник, но не менее опасно перекрыть канал этой праведности и не позволить ей проникнуть во все области нашей сущности, в области автомобиля и не поехать на этом автомобиле. Ведь второе, будет выражением проблем с первым. Вот он баланс и гармония.

10. Бог обещает нам: 1Фесс.5:23 «Сам же Бог мира да освятит вас во всей полноте, и ваш дух и душа и тело во всей целости да сохранится без порока в пришествие Господа нашего Иисуса Христа». Но только при одном условии: «Я сораспялся Христу, и уже не я живу, но живет во мне Христос. А что ныне живу во плоти, то живу верою в Сына Божия, возлюбившего меня и предавшего Себя за меня» (Гал. 2:19, 20).

11. Высшая мера в понимании праведности Христа, заключается в том, чтобы от нашего искаженного «я» ничего не осталось – но чтобы Бог был все и во всем. А когда Он все и во всем для нас и в нас – разве проблема для такого человека пройти исследование суда? Для него это вопрос теодиции, момент оправдания Бога, чтобы Бог был, прославляем в том, что Он славно потрудился и сила Его благодати восторжествовала, во всей полноте в сердце человека без всяких «Но».