**ТЕМА: Глубокие проблемы людей в церкви**

Есть четыре практические проблемы:

А. Модифицированная старая жизнь.

Б. Доспехи Саула.

В. Контроль убеждений братьев и сестер.

Г. Давление слабого, немощного.

А. Модифицированная старая жизнь

1. Первое: «Желание веков», стр. 172: «… Тот, кто пытается достичь неба своими собственными делами, соблюдая закон, пытается сделать невозможное. Нет безопасности для того, кто имеет лишь формальную религию, вид благочестия. **Жизнь христианина — это не модификация или улучшение старого, но преобразование природы**. Это смерть для себя и греха и совершенно новая жизнь. Это изменение может произойти только благодаря действенной работе Святого Духа».

2. Ключевым моментом в этом абзаце, в связи с развивающейся мыслью, было следующее предложение: «**Жизнь христианина — это не модификация или улучшение старого, но преобразование природы**».

3 Например жизнь неразумных дев — это как раз та самая модифицированная и улучшенная старая жизнь.

4. «Наглядные уроки Христа», стр. 411: «Класс, представленный неразумными девами, не состоит из лицемеров. Они уважают истину, они защищали истину, их привлекают те, кто верит в истину; но **они не покорились действию Святого Духа**. **Они не упали на Камень, Христа Иисуса, и не позволили своей старой природе быть разрушенной»**.

5. Неразумные девы слышат весть о скором пришествии Жениха. Они верят в нее, будучи убеждены ею. Они берут свои светильники, Библию, и, следуя ее свету, присоединяются к мудрым девам и выходят навстречу Жениху. Таким образом, у них появляются новые убеждения, новые цели, новые надежды, новые спутники жизни и новые привычки. Их жизнь становится совершенно иной. Это жизни, которые были модифицированы и улучшены, но... «Они не упали на Камень, Христа Иисуса, и не позволили своей старой природе быть разрушенной».

6. Следовательно, если они не упали на Камень, Христа Иисуса, и не позволили своей старой природе быть разрушенной, значит, у них все еще остается старая природа, то есть старая жизнь. Поэтому на этом этапе любые изменения или улучшения в их жизни — это лишь улучшения и модификации старой жизни. Это не проявление присутствия новой жизни. Таким образом, они не являются христианами.

7. Каждый христианин будет спасен для вечности Божьей. Но неразумные девы, если останутся таковыми, не обретут вечного спасения. Вместо этого они окажутся снаружи, когда дверь наконец закроется.

Тем не менее, без сомнения, они верят, что будут спасены вместе с остальными:

- Разве они не верят в то же, во что верят другие?

- Разве они не выходят навстречу Жениху, как и другие?

- Разве они не сменили своих спутников и не оставили позади удовольствия, которые когда-то разделяли с ними?

- Разве, сделав все это, увидев такие великие перемены в столь многих аспектах своей жизни и такие значительные улучшения, они не вправе ожидать вечной жизни?

8. Каждый из нас рожден с той старой греховной природой, которая, хотя и может быть сформирована дисциплиной и контролем в определенные формы и образцы (подобно тому, как терновый куст можно обрезать в любую желаемую форму или направить его рост в определенном направлении), остается источником зла и всегда будет таковой.

9. Чтобы стать христианином, необходимо пережить опыт удаления этой старой природы и принятия новой жизни — жизни Христа. Внешне, в большинстве случаев, может казаться, что нет разницы между жизнью христианина и жизнью модифицированного улучшения. Но в момент испытания настоящие различия станут очевидными.

**10. В жизни модифицированного улучшения будет сильная любовь к тем, кто любит их, и тщательно контролируемая ненависть к тем, кто причиняет им вред**.

**11. Но в жизни христианина будет истинная, искренняя и беспристрастная любовь как к друзьям, так и к врагам**.

- \*«Мысли с горы благословения», стр. 146-147:\* «***Когда учение, которое мы принимаем, убивает грех в сердце, очищает душу от скверны и приносит плод святости, мы можем знать, что это истина Божья****. Когда в нашей жизни проявляются благотворительность, доброта, сострадание и симпатия;* ***когда в наших сердцах есть радость от правильных поступков****;* ***когда мы возвышаем Христа, а не себя, мы можем знать, что наша вера правильна****. «А что мы познали Его, узнаем из того, что соблюдаем Его заповеди*». 1 Иоанна 2:3».

-\*«Великая борьба», стр. 468:\* «*В новом рождении сердце приходит в гармонию с Богом, как оно приходит в согласие с Его законом. Когда это могущественное изменение происходит в грешнике, он переходит от смерти к жизни, от греха к святости, от преступления и бунта к послушанию и верности. Старая жизнь отчуждения от Бога заканчивается; начинается новая жизнь примирения, веры и любви*».

Б. Доспехи Саула

1. «*Сказал Давид Саулу: я не могу ходить в этом, я не привык*» 1 Цар. 17:39. Саул был крупным человеком, и его доспехи были подогнаны под него, чтобы он мог их использовать. **Давид был молод и неопытен в военной подготовке**. Он не мог обращаться с мечом или использовать щит; а тяжелый шлем и кольчуга были для него помехой. Возможно, в этих доспехах он выглядел бы как воин; и если бы не было врагов, с которыми предстояло сражаться, он мог бы забавлять своих товарищей, расхаживая по лагерю в доспехах Саула.

2. Но Давид понимал, что Бог призвал его к этой битве, и что предстояла серьёзная борьба. Тот, Кто призвал его, дал ему умение обращаться с пращой и гладкими камнями из ручья. **Ему не нужен был щит; ибо Господь Бог был его щитом**. Ему не нужен был меч; ибо он не подошел бы к Голиафу на расстояние меча, пока великан не лежал у его ног. Тогда ему будет дан меч, чтобы отсечь голову гиганта. **Давид должен был выйти в силе Господней, а не в мудрости и силе военных людей**. Он пошел этим путем и одержал победу.

**3. Слишком много усилий направлено против греха в чужих доспехах**. **Если человек одерживает великую победу в борьбе с грехом, другие стремятся взять его доспехи взаймы, чтобы достичь такого же успеха**. Многие никогда не надевали никаких доспехов, потому что они еще не определились в своем уме, по какому образцу их сделать. **Они наблюдают за своими братьями, которые имеют некоторый успех, чтобы увидеть, кто из них будет самым победоносным**. Они никогда не думают о том опыте, который Бог дал им с пращой и камнями из ручья. **Пока они ждут, чтобы их снарядили чужими доспехами, они теряют навык, который дал им Бог**.

4. Если бы христианин, который пытался подражать людям, **пошел бы к Господу за руководством, как Даниил, он смог бы сделать больше со своей маленькой пращой, чем со всеми методами лучших людей на земле**. **Методы человека никогда не считаются чем-то особенным, пока он не сделал их успешными**. **Часто не методы человека дают ему успех, а сила Божья, которая позволяет человеку создавать успешные методы**. **Те, кто изучает лишь методы, но не познал их источник силы, не достигают желаемых результатов**.

В. Судить путь другого человека.

**1. Работа христиан заключается не в том, чтобы исправлять других людей, а в том, чтобы самим оставаться на правильном пути**. «*Братия мои! не многие делайтесь учителями, зная, что мы подвергнемся большему осуждению*» Иакова 3:1.

2. Принимать на себя роль учителя над другими — значит только навлечь на себя осуждение, поэтому чем больше учителей, тем больше осуждения.

- «*Один у вас Учитель - Христос, все же вы - братья». «Кто ты, осуждающий чужого раба? Перед своим Господом стоит он, или падает. И будет восставлен, ибо силен Бог восставить его*» (Матфея 23:8; Римлянам 14:4).

- «*Итак каждый из нас за себя даст отчет Богу.* *Не станем же более судить друг друга, а лучше судите о том, как бы не подавать брату случая к преткновению или соблазну*». Римлянам 14:12-13

3. Таким образом, Господь намерен, чтобы каждый ученик был «спокоен и занимался своим делом», а не был «любопытным в чужих делах». Иными словами, Господь велит Своему народу заниматься своим собственным делом и не вмешиваться в дела других.

4. Это единственный истинный путь христианского поведения. Соответственно, Он говорит: «*ходите прямо ногами вашими, дабы хромлющее не совратилось, а лучше исправилось*» Евреям 12:13. **Христианин не должен прокладывать пути для ног других людей: он должен делать прямые стези для своих собственных ног**. **Идя прямым путем, любой человек может сделать гораздо больше для помощи слабым и тем, кто сбился с пути, чем если он сам сойдет с пути, чтобы исправить других**.

5. Это хорошо иллюстрируется последним примером, записанным в книге Иоанна: Иисус сказал Петру: «Следуй за Мной». «*Петр же, обратившись, видит идущего за ним ученика, которого любил Иисус и который на вечери, приклонившись к груди Его, сказал: Господи! кто предаст Тебя? Его увидев, Петр говорит Иисусу: Господи! а он что? Иисус говорит ему: если Я хочу, чтобы он пребыл, пока приду, что тебе до того? ты иди за Мною.*» Иоанна 21:19-22.

6. Господь сказал одному человеку: «Следуй за Мной». Вместо того чтобы сделать это, он обернулся, чтобы посмотреть, что делает другой человек. **Но, обернувшись, он уже не мог следовать за Христом, потому что никто не может следовать за Христом, идя в обратную сторону.**

**7. Более того, он не увидел бы другого человека, если бы не оторвал взгляд от Иисуса и не отвернулся от следования за Ним**. **Так происходит с каждым: чтобы задаваться вопросами о поведении других, человек должен сначала отвести взгляд от Христа и перестать следовать за Ним**.

8. И когда этот человек отвернулся от Иисуса и увидел другого человека, что делал тот другой человек? — О, он следовал за Иисусом — он делал именно то, что Господь велел сделать первому человеку. Но первый человек, вместо того чтобы делать то, что ему велел его Учитель, отвернулся от этого, чтобы задать вопрос о другом человеке, который делал именно то, что ему самому было велено Господом, но от чего он отвернулся. **Так всегда происходит с теми исповедующими христианство, кто считает, что их долг — исправлять других людей.**

9. Но этот человек, как и все остальные, получил ответ от Господа: «если Я хочу, чтобы он пребыл, пока приду, что тебе до того? ты иди за Мною.». Другими словами, что будет делать другой человек, — не твое дело: твое дело — следовать за Мной.

10. Таким образом, принцип таков: делай прямые стези не для ног другого человека, а для своих собственных ног. Это правда, что хромым нужна помощь и руководство на прямом и узком пути. Но вы можете сделать бесконечно больше, чтобы помочь им, делая прямые стези для своих собственных ног, чем пытаясь сделать прямые стези для их ног.

11. Опять же, написано: «Вникай в себя и в учение; занимайся сим постоянно: ибо, так поступая, и себя спасешь и слушающих тебя.» 1 Тимофею 4:16. **Вы можете сделать бесконечно больше для спасения других, вникая в себя, чем вникая в другого человека**.

12. Обратите также внимание, что вы должны вникать в себя даже прежде, чем вникать в учение. Никто не способен вникать в учение, пока не вникнет в себя. Вникай в себя, делай прямые стези для своих ног, следуй за Христом сам, прежде всего, и тогда учение принесет пользу: но без этого учение не принесет пользы ни вам, ни кому-либо другому, насколько это касается вас.

13. И все же кто-то скажет: «Что! разве мы не хранители брата своего?» — Да, мы; и это единственный правильный способ быть таковым. Пожалуйста, помните, что это Каину был задан вопрос: «Где брат твой?»

14. Если бы Каин сам следовал за Господом, если бы Каин держал свой взгляд на Христе, а не на своем брате; если бы Каин делал прямые стези для своих собственных ног, вместо того чтобы пытаться сделать путь для ног другого человека; если бы Каин вникал в себя, вместо того чтобы вникать в другого человека, тогда этот вопрос никогда бы не был задан ему. Он тогда доказал бы, что является таким верным хранителем своего брата, что был бы только постоянным благословением для своего брата и был бы одобрен и принят Богом как истинный поклонник.

15. Помните также, что, как и многие из тех, кто постоянно вмешивается в дела других людей и считает, что их место в мире — исправлять других людей, Каин был исповедующим религию. Он считал себя единственным истинным поклонником и полагал, что все, кто не желает подчиняться его взглядам на поведение, должны быть принуждены к этому. И если они все же выбирали поклоняться Богу согласно велению своей совести, они считались недостойными жизни. **И поскольку в то время не было гражданского правительства, которое он мог бы сделать инструментом своей злой воли и за которым мог бы спрятаться с оправданием, что он «просто исполняет закон», он был вынужден сделать это сам. И он сделал.**

16. И хотя сегодня исповедующие христианство имеют гражданское правительство, которое они могут сделать инструментом своей воли, требуя от других подчинения своим взглядам на поведение, и за которым они могут спрятаться с жалким оправданием, что они «просто исполняют закон», это ни в малейшей степени не избавляет их от сущности и вины Каина. Ибо так написано: «Горе им, потому что идут путем Каиновым» Иуды 1:11.

Г. Давление слабого, немощного.

**1. Когда мужчины и женщины достигают определённого уровня величия и становятся популярными, их прошлые добрые дела разыскиваются и превозносятся перед всем миром. Даже незначительные события, которые в иных обстоятельствах остались бы незамеченными, извлекаются на свет как доказательства их врождённой добродетели**.

2. С другой стороны, когда мужчина или женщина оказываются настолько несчастными, что падают, по стандартам общества, каждая мелочь, произошедшая в их жизни, которая в противном случае была бы забыта, подхватывается и используется как камни и грязь, чтобы забросать несчастного. Догадки и вопросы предоставляют множество таких инцидентов; и они попадают в руки тех, кто готов использовать их, чтобы загнать бедного грешника в погибель.

3. Если бы Иисус сейчас ходил среди людей во плоти, как Он делал это менее двух тысяч лет назад, Он сказал бы сегодня, как Он сказал тогда: «*Кто из вас без греха, первый брось в нее камень*». Апостол говорит: «*Братия! если и впадет человек в какое согрешение, вы, духовные, исправляйте такового в духе кротости, наблюдая каждый за собою, чтобы не быть искушенным*». Когда человек пал, не давите его, говоря: «Я ожидал этого, судя по его прошлому поведению». Лучше забудьте прошлое и помогите раненой, падшей душе подняться к свету.

4. Не наше дело осуждать. Мы еще не судьи наших ближних. Мы никогда не будем готовы сидеть на судейском престоле, пока наши собственные имена не пройдут испытание судом на небесах. **Даже тогда нам понадобится запись, сделанная небесными существами, чтобы помочь нам понять мотивы грешников**.

5. Настало время, когда мы можем ожидать многих удивительных событий. **Те, в ком мы имели наибольшее доверие, могут споткнуться**. Мы сами можем быть более ответственны за это, чем мы думаем. **Мы можем бессознательно доверять человеческому, а не Божественному, и единственный способ, которым Бог может спасти нас и того, кому мы доверяем, — это позволить прийти суровому испытанию, которое покажет нам, насколько слаб человек без Бога**. Человек, который высоко ценится своими братьями и в ком они уверены, часто доверяет своей собственной популярности и думает, что он должен стоять так же высоко в глазах небесных существ, как и перед людьми. Таким Бог сказал: «**Когда он будет падать, не упадет, ибо Господь поддерживает его за руку**.» Пс. 36:24

6. Когда мы видим, что брат пал, мы не должны исследовать его прошлое, чтобы определить качество его происхождения, прежде чем попытаться помочь ему. Мы также не должны тратить время на выяснение деталей его греха, прежде чем решить молиться за него. Грех есть грех, чрезвычайно греховный, но Христос пришел, чтобы «спасти грешников». **Хотя некоторые грехи могут считаться более серьезными, чем другие, в глазах Бога, мы не способны измерить их; поэтому нам лучше оставить детали в покое и приложить искренние усилия, чтобы восстановить согрешившего, наблюдая за собой, чтобы и нам не упасть**. Однако каким бы незначительным ни казался бы нам проступок, мы должны помнить, что «нет малого греха в глазах Бога».

**7. Когда мы слышим, что брат или сестра пали, нашей первой мыслью должно быть просить Господа спасти искушаемого**. Мужчины и женщины, отступающие от правды, обмануты. Они не знают, куда ступают. Те, кто знал Господа, не хотят намеренно оставлять Его и безнадежно погружаться в грех. Сатана ослепил их умы; и мы, которые, возможно, никогда не были на их месте, не можем понять, как они были увлечены этим путем. Нам не следует стремиться знать; лучше искать Господа, чтобы мы никогда не узнали.

8. Сатана сделает все возможное, чтобы посадить нас на судейское место, чтобы мы тратили время, в которое должны молиться за себя и падших, на изучение причин и обстоятельств жизни тех, кто пал. Даже когда грешники пытаются вернуться, влияние сатаны на нас часто заставляет нас становиться судьями, решающими, достаточно ли «правильны» их исповеди и достаточно ли они смиренны, чтобы уверить нас в искренности своего покаяния.

9. Мы должны радоваться, что у них есть дух исповеди, и что они проявляют его; и мы должны отдать им должное за это, а не занимать судейское место и решать, достаточно ли полна или искренна исповедь. Даже если произнесенные слова исповеди не так полны и широки, как нам хотелось бы, откуда нам знать меру смирения и давления на душу, которое переживается в этом? Нет, нет; будьте сострадательны, проявляйте милосердие к тому, что сделано в исповеди, и оставьте остальное, если оно есть, Богу. Откуда нам знать, какую исповедь принимает Бог? Он смотрит туда, куда мы не можем видеть — в сердце.