**Тема: Пути, кажущиеся противоречия и переживания праведника**

**ЧАСТЬ 1**

1. Мы будем сегодня изучать механизмы работы Бога в области нашего спасения и освящения, но пойдем не стандартным путем изложения. Я сегодня в виде истории (анализа некого прошлого) буду вам рассказывать историю о себе и о ЖЦ как о группе, которая пыталась понять механизм работы Господа в области праведности, совершенства и освящения, и в этой истории будут раскрываться механизмы Вечного Евангелия, и его работы в человеке.

2. Отличный пример из истории можно найти в опыте мудрых и неразумных дев в первом исполнении притчи в 1844 году. Свет послания о судном часе, полученный на начальных этапах движения, был достаточным, чтобы они поняли, что две тысячи триста дней должны закончиться где-то между мартом 1843 и мартом 1844 года. Они не знали всех фактов относительно момента издания указа, и хотя послание, которое они несли, было в основном верным, вывод, сделанный в этом отношении, был ошибочным. Таким образом, они были обречены на первое разочарование. Господь не пришел в ожидаемое ими время.

3. Когда это произошло, многие из тех, кто твердо стоял за послание первого ангела, потеряли веру в руководство Господа и вернулись в церкви, из которых они вышли, никогда больше не идя с народом Божьим. **Они потеряли вечную жизнь не потому, что впали в заблуждение, а потому, что потеряли веру в послание, которое Господь послал, так как не были готовы терпеливо ждать, пока не будет дано более ясного света**. Они опрометчиво отвергли свет, посланный им до этого, и он погас, оставив их навсегда во тьме.

4. Но мудрые девы очень внимательно пересмотрели путь, по которому Господь вел их, и они знали, что их не ввели в заблуждение. Они знали, что перемена, произошедшая в них в результате принятия послания, не могла быть ничем иным, как действием могущественной силы Бога небесного. Они также видели, что противодействие посланию было не чем иным, как сатанинским, и они не могли и не хотели возвращаться в церкви.

**5. У них не было ответа на уверенные обвинения, выдвинутые против них церковью, миром и даже теми, кто был их прежними спутниками в послании**. Ответ не приходил месяцами, но они не теряли веры и не объявляли свои прежние позиции ошибочными. Они положились на Господа, ежедневно исследовали Писания в поисках света и терпеливо ждали, пока он не будет дан. В свое время это произошло, и тогда они были вознаграждены, когда движение сделало еще один шаг вперед к окончательной победе.

6. Такую модель мы увидели и в отношении себя. Много лет назад к нам пришел свет послания живой праведности. Мы сразу признали его как славное восстановление послания, переданного народу Божьему в 1888 году через избранных слуг Божьих, старейшин Ваггонера и Джонса.

7. Но Господь не мог дать нам весь свет с самого начала. То, что мы получили тогда, было истиной, славной, спасительной истиной, но это был только первый урок в долгом и продолжительном обучении, предназначенном для раскрытия нам более глубоких тайн спасения. Мы с радостью приняли это как сокровище для наших душ, и велико и чудесно было пережитое избавление.

8. Естественно, мы думали, что церковь так же радостно примет такие чудесные лучи света, которые так долго были скрыты из-за отвержения большинством в 1888 году самого драгоценного послания, посланного с небес. Но вместо этого мы обнаружили, что церковь не больше любила послание, чем в 1888 году. Вместо этого мы стали объектом нападок и преследований, которые поначалу были для нас загадочными и необъяснимыми.

9. Но самым тяжелым испытанием было то, что наши враги могли и действительно выдвигали против нас множество вопросов и утверждений, которые, казалось, полностью опровергали послание, за которое мы стояли и которое так чудесно преобразило наши жизни.

10. Некоторые среди нас, не сумев ответить на эти обвинения, потеряли веру и вернулись обратно в церковь. Они потеряли опыт, который приобрели, и с тех пор больше не шли с нами. Они потеряли вечную жизнь не потому, что впали в заблуждение, а потому, что потеряли веру в послание и назвали ошибкой то, что когда-то радовались как истине.

11. Но была лишь горстка нас, кто занял иную позицию. Мы открыто и честно заявили, что знаем, что у нас нет ответов на все вопросы и утверждения, выдвинутые против нас. Мы были лишь новичками в этом свете и не могли надеяться знать все сразу. Но мы знали, что первые уроки, которые мы получили в послании, были истиной, что они изменили, чудесно изменили наши жизни, и что мы будем стоять за это и не откажемся от этого, несмотря на все аргументы, выдвинутые против нас.

12. Так мы стояли, и вскоре пришли ответы на некоторые вопросы, которые были настолько ясными и убедительными, что мы могли радоваться простоте и ясности этого. Тогда мы лучше поняли истинность слов Иисуса, когда Он сказал: Иоанна 7:17 «*Кто хочет творить волю Его, тот узнает о сем учении, от Бога ли оно, или Я Сам от Себя говорю*».

13. Этот стих из Писания ясно показывает, что к человеку приходит определенная мера света свыше, и этот свет сопровождается определенными обязанностями. Человек должен сделать шаг вперед и исполнить эти обязанности, даже если у него нет ответов на все вопросы и возражения, которые могут быть выдвинуты против него.

14. Напротив, человеческая природа желает иметь все ответы на вопросы, прежде чем сделать шаг в послушании. Но это не путь веры, и человек, поступающий так, никогда не найдет ответов на свои вопросы, ибо ответы даются тем, кто шагает вперед верой на основании уже открытого, делая это своим жизненным опытом. Именно они узнают об учении, как Иисус объявил и обещал. Этот принцип далее изложен здесь:

* \*Патриархи и пророки, стр. 290:\* «**Те, кто откладывает послушание до тех пор, пока не исчезнет всякая тень сомнения и не останется никакого риска неудачи или поражения, никогда не послушаются вовсе**. Недоверие шепчет: «Давайте подождем, пока препятствия не будут устранены, и мы сможем ясно видеть наш путь»; **но вера мужественно призывает к движению вперед, надеясь на все, веря во все**».

15. Сам факт, что мы все еще с посланием, является доказательством того, что мы это усвоили, ибо те, кто не усвоил и не хотел усваивать, давно отошли и больше не идут с нами.

16. С тех ранних времен начал свет сиял все ярче, отвечая на вопросы и возражения, которые вначале казались неразрешимыми. Мы знаем, что еще не увидели всего, что предстоит увидеть, ибо: \*\*Притчи 4:18\*\* \*«*Стезя праведных — как светило лучезарное, которое более и более светлеет до полного дня*».\*

**17. Послание об избавлении от рабства началось с откровения о том, что грех — это не только то, что я делаю, но и то, что я есть, — состояние бытия**. Мы увидели, что это внутренняя сила, которая держит человека в рабстве своих желаний и намерений.

18. В Библии мы нашли, что этот рабовладелец описан как плотский ум в Римлянам 8:7, и нам даны многочисленные иллюстрации его действия. Рабовладелец Египта, злое дерево и внутреннее присутствие болезни — все это раскрывало факт, что любой, кто находится во власти греха, является рабом и должен исполнять волю рабовладельца.

19. Мы смогли увидеть четкое различие между человеком мира, находящимся в мире, который не имел совести, чтобы повиноваться слову Божьему, и человеком из Римлянам 7, который, будучи обращенным в интеллектуальном уме, любил истину в уме и искренне желал повиноваться воле Божьей, но обнаружил, что это невозможно из-за внутреннего присутствия господина греха.

20. Как ясно и понятно иллюстрируется положение человека из Римлянам 7 опытом израильского раба в Египте, который жаждал свободы и радости служения Богу, но должен был день за днем строить царство сатаны, и человека у купальни Вифезда, который больше всего желал встать и ходить, и работать, как любой другой человек, но не мог, потому что его жизнь диктовалась властью болезни внутри него.

21. Затем была картина садовника, который желал получить урожай хороших плодов в своем саду, но имел там только терновый куст. Было очевидно, что не было никакой надежды на то, что он произведет хорошие плоды, пока его сад занят злым кустом.

**22. Таким образом, свет, посланный нам, впервые раскрыл истинную природу проблемы, с которой мы столкнулись в нашем искреннем желании жить праведно**. До этого наше внимание и усилия были сосредоточены на том, чтобы делать правильные вещи, без осознания невозможности этого, пока мы сначала не станем праведными в самих себе, хотя, конечно, не своими силами.

23. Как только проблема была ясно раскрыта и понята, оставалось лишь сделать естественный шаг к ее решению, которое, конечно, не могло быть найдено в каких-либо попытках заставить плотский ум, старого рабовладельца, злое дерево приносить добрые плоды, ибо это было совершенно невозможно. Никакая истина не может быть выражена более ясно или более категорически, чем: \*\*Римлянам 8:7\*\* \*«*Плотские помышления суть вражда против Бога; ибо закону Божию не покоряются, да и не могут*».\*

24. Это, обращаясь к иллюстрации, предоставленной природой, то же самое, что сказать: «Терновый куст не подчиняется закону принесения добрых плодов, да и не может».

25. Таким образом, оставался только один вариант как решение проблемы греховной природы, и это было избавление от самого ее присутствия и власти в жизни. Мы увидели, что победа приходит «не старанием, но умиранием». Подобно тому, как старый терновый куст должен быть выкорчеван с корнем и заменен добрым деревом, прежде чем могут появиться какие-либо добрые плоды; подобно тому, как Иисус изгнал болезнь из тела человека у купальни Вифезда и из прокаженных, пришедших к Нему; подобно тому, как рабовладелец был убит в земле Египетской, — **так и старый, ветхий человек греха должен быть искоренен из человека, и новая жизнь должна занять его место**.

26. Драгоценными стали для нас обетования о том, что Бог сделает для нас. Мы знали, что Бог говорил с нами лично и индивидуально, когда Он провозгласил: \*\*Иезекииль 11:18-19\*\* «*И придут туда, и извергнут из нее все гнусности ее и все мерзости ее. И дам им сердце единое, и дух новый вложу в них, и возьму из плоти их сердце каменное, и дам им сердце плотяное*».\*

27. Мы увидели, что это, как описано для нас в Римлянам 6, означает, что мы лично входим в опыт распятия и воскресения. Это означало, что мы должны буквально и фактически умереть, и новая жизнь должна заменить старую. Когда мы принимали эту истину живой верой и входили в силу этого опыта, мы знали: \*\*Римлянам 6:6\*\* \*«...*что ветхий наш человек распят с Ним, чтобы упразднено было тело греховное, дабы нам не быть уже рабами греху*».\*

28. Ни у кого не возникало трудностей в понимании того, что **когда человек имеет внутри себя присутствие господина греха, то он грешен**. Сказать, что человек грешен, — значит описать его состояние бытия. Следовательно, и вполне правильно, когда господин греха удален, то греховность, составляющая его, также удаляется, и верующий теперь перестает иметь то состояние бытия, которое было у него прежде.

**29. Но Господь не оставляет нас в таком состоянии, а вкладывает в нас новую жизнь вместо старой**. **Эта новая жизнь — Его праведность, так что тот, кто перестал иметь греховное состояние жизни, теперь имеет новое состояние жизни, которое есть праведность Божья в нем.** Теперь, когда он стал добрым деревом, он наконец может делать добро, которое хотел делать, но никогда не мог совершить.

30. Когда эта истина раскрывалась нашему разуму, обетования Божьи оставались драгоценной пищей для наших жаждущих душ. Мы читали: \*\*2 Коринфянам 5:17\*\* \*«*Итак, кто во Христе, тот новая тварь; древнее прошло, теперь все новое*».\*

31. Этот стих так ясно утверждает, что верующий становится новым творением. Это не означает, что кто-то другой становится новым творением вместо верующего как некое условное состояние бытия, но что он сам является новым творением. **В самом человеке произошло фактическое, буквальное пересотворение в результате того, что он верой принял драгоценное обетование Бога сделать это для него**.

32. Поскольку творческие дела Бога совершенны, то следует, **что природа, теперь созданная в человеке, является безгрешной и святой природой**. Осознание этого было очень драгоценным и чудесным, и истинность этого далее подтверждалась такими утверждениями:

* \*Наглядные уроки Христа, стр. 419-420:\* «Религия Христа означает больше, чем прощение грехов; она означает удаление наших грехов и заполнение пустоты дарами Святого Духа. Она означает божественное просвещение, радость в Боге. **Она означает сердце, опустошенное от себя и благословенное постоянным присутствием Христа**».
* «**Когда Христос царствует в душе, там есть чистота, свобода от греха**. Слава, полнота, завершенность евангельского плана исполняются в жизни. Принятие Спасителя приносит сияние совершенного мира, совершенной любви, совершенной уверенности. Красота и благоухание характера Христа, явленные в жизни, свидетельствуют, что Бог действительно послал Своего Сына в мир как Спасителя».
* \*Наглядные уроки Христа, стр. 163:\* «**Когда грешник, привлеченный силой Христа, приближается к воздвигнутому кресту и падает перед ним ниц, происходит новое творение**. Ему дается новое сердце. **Он становится новым творением во Христе Иисусе. Святость находит, что ей больше нечего требовать**».

33. **Эти утверждения говорят не о работе, которая должна быть совершена в жизни в какое-то будущее время, но о работе, которая совершается в самом начале христианской жизни**. **Эти утверждения не оставляют места для идеи, что старая греховная природа остается в нас после обращения**.

34. Напротив, поскольку в этот момент «святость находит, что ей больше нечего требовать», **мы должны заключить, что верующий теперь имеет совершенно безгрешную природу**.

35. Наш опыт показал нам, что нет ничего более неприемлемого для ума тех, кто против этого послания, чем учение о том, что человек фактически становится безгрешным по природе в самом себе. Как быстро они указывали нам на утверждения, из которых следующие являются отличными примерами:

* \*Наглядные уроки Христа, стр. 160:\* «Ни один из апостолов или пророков никогда не утверждал, что он без греха. Люди, которые жили ближе всего к Богу, люди, которые скорее пожертвовали бы жизнью, чем сознательно совершили бы неправедный поступок, люди, которых Бог почтил божественным светом и силой, исповедовали греховность своей собственной природы. Они не полагались на плоть, не заявляли о своей собственной праведности, но полностью доверялись праведности Христа. Так будет со всеми, кто взирает на Христа».

36. Рядом с этим можно поставить слова апостола Иоанна, когда он сказал: \*\*1 Иоанна 1:8\*\* \*«*Если говорим, что не имеем греха, — обманываем самих себя, и истины нет в нас*».\*

37. Опять же, мы сталкивались с этим:

* \*Ревью энд Геральд, 30 мая 1882 г.:\* «**Мы никогда не сможем увидеть нашего Господа в мире, если наши души не будут безупречны. Мы должны носить совершенный образ Христа. Каждая мысль должна быть приведена в подчинение воле Христа**. Как выразил великий апостол, мы должны прийти “в меру полного возраста Христова”. Мы никогда не достигнем этого состояния без усердных усилий. Мы должны ежедневно бороться против внешнего зла и внутреннего греха, если хотим достичь совершенства христианского характера».

38. Насколько противоречивыми кажутся эти утверждения по сравнению с теми, что приведены выше из \*Наглядных уроков Христа\* и из Библии. Эти утверждения, казалось, полностью опровергали самые основы, на которых было построено это послание.

39. Хуже того, казалось, что нет никакой надежды на то, что когда-либо будет найден ответ, который примирил бы два, казалось бы, противоречивых утверждения. Наши враги требовали от нас ответа, уверенные, что у них есть оружие, которое разрушит нашу веру и нашу позицию.

40. С другой стороны, те из нас, кто давно шел по этому пути, не считали ситуацию чем-то ненормальной. Мы давно усвоили, что все кажущиеся противоречия никогда не были реальными, а всегда только кажущимися, и что если истинное дитя Божье в простой доверчивой вере будет ждать, пока Господь даст ответ, то в свое время он придет.

41. Ожидание в вере — это не опыт бездействия, но опыт терпеливого, доверчивого изучения, и, делая это, наше понимание расширялось, пока мы не начали осознавать, **что падшая, греховная плоть человека является очень реальным фактором и проблемой в борьбе против зла**. **Тайна воплощения Христа приобрела более полное и широкое значение**, ибо мы увидели Его как Того, кто, как сказано в \*Медицинском служении, стр. 181:\* «...Он принял на Свою безгрешную природу нашу греховную природу».

42. Находясь на этой земле, Он был Богом во плоти. Это еще один способ сказать, что воплощение было Божеством, обитающим в человечестве. Божественная природа была совершенной, безгрешной природой, в которой не было и следа ненависти, злобы, горечи, гордости или тому подобного, но человеческая, в которой обитало это совершенство, отнюдь не было безгрешным, а скорее греховным в том смысле, что каждая склонность этой плоти была направлена на путь греха.

43. Это могло означать только то, что Христос имел две природы. Одна, божественная, была совершенной и безгрешной, а другая, человеческая, была несовершенной и греховной. **Поскольку опыт истинного христианина, рожденного свыше, заключается в том, что он поставлен на ту же позицию, что и Иисус, то и он должен иметь в этой жизни две природы: одну безгрешную и святую, а другую греховную и нечистую**.

44. Это не означает, что христианин поэтому обязательно будет совершать грехи в своей христианской жизни. **Есть разница между наличием греховной природы и греховной натуры**. Христос имел первую, но, конечно, никогда не имел второй. Другими словами, поскольку Он имел божественную природу и поскольку Его разум всегда был тверд и быстр в принятии решений в пользу правды, **то склонности плоти никогда не позволялось проявляться.** Она всегда находилась под самым совершенным подчинением.

**45. Таким образом, Господь открывал нашему разуму природу второй проблемы, с которой нам предстояло столкнуться в нашем стремлении к окончательной святости**.

**46. Первая проблема, и она должна была быть первой, — это признание и искоренение плотского ума, внутренней силы господина греха**. Пока она присутствовала как сила, враждебная Богу и никак не могшая быть подчинена закону Божьему, не было никакой надежды на то, чтобы удержать плоть в подчинении высшим силам разума. **Поэтому не было смысла пытаться бороться с греховной плотью как с проблемой номер один**. Это должна была быть вторая проблема, с которой предстояло справиться после того, как проблема плотского ума была решена.

47. По той причине, которая теперь кажется очень очевидной, Господь сначала открыл нам первую проблему, а затем, когда она стала ясна, наш разум был приведен к тому, чтобы увидеть и понять проблему плоти **и способ, которым божественный разум в союзе с правильным действием воли, и оба вместе в постоянной зависимости от силы Божьей свыше, могли и будут удерживать плоть всегда в подчинении**.

48. Таким образом, мы пришли к пониманию, что, хотя мы были избавлены от внутреннего присутствия господина греха, мы не были избавлены от падшей, греховной человеческой природы и не будем избавлены до явления Господа в облаках небесных.

49. **Мы признали, что, когда Вдохновенное Слово говорит о том, что в момент обращения «сердце опустошается от себя и благословляется постоянным присутствием Христа», что «святость находит, что ей больше нечего требовать», оно, конечно, не говорит о падшей, греховной, человеческой природе, которая все еще есть у каждого христианина**. **Оно также не говорит о всем человеке, но о той божественной природе, которая теперь в нем и которая свята и совершенна**.

**50. На этом этапе, конечно, святость имеет еще много чего требовать от всего человека, ибо есть привычки, практики, теории и идеи, от которых еще нужно избавиться, прежде чем будет достигнуто окончательное совершенство**.

51. Когда эти истины проявились, мы увидели, что не ошибались, когда верили и учили, что старый господин греха должен быть искоренен и что новая жизнь должна занять его место, так что верующий стал в самом себе праведным человеком.

52. В то же время, вместе со всеми пророками и апостолами, мы могли и действительно исповедовали греховность нашей собственной природы, когда думали о падшей, греховной плоти, с которой мы все еще обременены.

**53. Но ни в коем случае они или мы не исповедовали никакой греховности в отношении новой природы, которую мы имеем свыше, ибо это было бы сделать Бога лжецом и сделать Его жизнь нечистой жизнью. Этого мы не можем сделать**.

54. Таким образом, послание приобретало новый баланс. Но, несмотря на ясность этого света, верующие все еще не понимали полностью роль греховной, падшей природы, так что, когда они обнаруживали себя окруженными определенными слабостями, желаниями и недостатками, они сильно искушались мыслью, что либо потеряли дар божественной природы (опыт рождения свыше), либо, что еще хуже, никогда действительно не получали его.

55. Тем не менее, в то же время, когда их спрашивали об их проблемах, они могли определенно вспомнить чудесное изменение в их жизни во многих отношениях, не оставляя сомнений в том, что Святой Дух совершил могущественную работу в их жизни. Но в то же время не было сомнений в том, что у них была проблема с грехом, и серьезная.

56. Снова был нужен ответ, и он должен был быть найден не в спекуляциях, не в жонглировании уже полученным посланием, но в ясно написанном Слове Живого Бога. Серьезные последствия невозможности найти ответ были очень очевидны, включая потерю веры и опыта в жизни многих и, в свою очередь, потерю вечной жизни.

57. Факт этого был легко увиден. Испытав силу Евангелия устранить многие проблемы жизни, а затем обнаружив, что вещи, которые мы никогда не думали, что они могут появиться в жизни, появляются в жизни, заставляло подозревать, что первоначальный опыт был не подлинным.

58. Результатом было то, что была тенденция вернуться и получить более тщательное переживание нового рождения, но это тоже не помогло по причинам, которые мы вскоре узнали. **Если после повторных попыток избавиться от проблемы таким образом не было достигнуто реального и длительного успеха, то было бы очень естественно усомниться в послании и в конце концов отвергнуть его как ложное**.

ЧАСТЬ 2

1. Снова Господь не был застигнут врасплох появлением этой дополнительной потребности в опыте верующих в послание, и у Него был готов ответ для нас, который мы могли найти через терпеливое, доверчивое исследование и изучение. Таким образом, нашему разуму открылась прекрасная истина о «Пробуждении и реформации». **Мы пришли к пониманию, что работа пробуждения, или дарование нам новой жизни вместо старой, — это работа момента в самом начале христианского опыта, в то время как работа реформации (освящение) — это процесс, который продолжается в течение длительного времени после обращения**.

2. Пробуждение символизировалось пасхальной службой Ветхого Завета и службой крещения в эпоху Нового Завета, в то время как реформация символизировалась ежедневными службами в Святилище Ветхого Завета, а в Новом Завете эта работа символизируется службой омовения ног. Мы увидели, что Пасха должна была совершаться только один раз в году и в начале года, так же как крещение должно быть единовременной службой очищения в самом начале христианского опыта.

3. Те, кто пережил это начальное очищение, однако, должны были снова и снова приходить для второго очищения, символизируемого ежедневными службами и часто повторяемой службой омовения ног. Это можно было понять только так, что первое очищение, символизируемое единовременной службой крещения, было полным и окончательным в отношении того, что оно должно было сделать. Его задачей было искоренить внутреннее присутствие господина греха, ранее идентифицированного как плотский ум в Римлянам 8:7. Оно должно было решить первую проблему, которую мы имеем, — проблему рабства или подчинения власти внутреннего присутствия греха.

**4. Но оно не решало вторую проблему — греховную, падшую человеческую природу, и не было предназначено для этого**. Этой проблемой предстояло заняться в работе реформации, символизируемой омовением ног. Поэтому не было никакой ценности или цели возвращаться к работе начального очищения, символизируемого рождения свыше и крещением, **с проблемой греха, которая могла быть решена только в работе реформации**. Тем не менее, это именно то, что мы делали. **Мы продолжали пытаться получить более глубокий, более прочный опыт нового рождения, когда то, что было нужно, — это тщательная работа реформации**.

5. Поскольку мы относили нашу проблему не туда, куда нужно, и пытались решить ее неправильным способом, мы не достигали успеха, на который нас наставляло послание.

6. Двойная природа работы, которую предстояло сделать, хорошо изложена в этом утверждении:

\*Дух пророчества, т. 2, стр. 241:\* «Чудеса добра и милосердия сопровождали Его жизнь; но, исцеляя страждущих и изгоняя демонов, мучивших людей, **Он оставлял им самим работу по исправлению пороков их натур (природ)**».

8. Это утверждение показывает две различные работы, которые должны быть выполнены в деле спасения. **Первая — это избавление от рабства греха, внутреннего присутствия демонов.** **Это работа, которую только Христос может сделать, и Он делает это раз и навсегда в начале христианского опыта**. Но затем есть работа в области падшей, греховной человеческой природы, и в этой работе мы имеем большую часть для выполнения.

9. Вышеприведенное утверждение не должно пониматься так, что мы оставлены одни делать работу исправления зла наших природ, так как многое другое написанное ясно показывает, что Христос — могущественный и всегда присутствующий Помощник в этой работе. Но оно показывает различие между первой работой пробуждения и второй работой реформации. В первом очищении только Христос делает работу, в то время как во второй мы работаем с Ним, так что:

\*Великая борьба, стр. 425:\* «...благодатью Божьей и нашим собственным усердным усилием [мы становимся] победителями в битве со злом».

**Опыт Петра**

10. На этом этапе большое подспорье и ободрение было получено от изучения опыта Петра и других апостолов на первом служении омовения ног в горнице. Мы увидели из свидетельств, доступных в Слове Божьем, что **эти люди действительно были истинно рожденными свыше христианами, которые были избавлены от рабства греха**.

11. Кратко говоря, это свидетельство заключалось в том, что они были назначены Христом служителями Евангелия, и совершенно ясно, что Иисус никогда не назначил бы человека служителем, если бы у него не было Евангелия, которое есть сила Божья ко спасению от греха.

12. Затем у нас есть ясные слова Христа Петру в тот момент, когда Петр просил повторного крещения, прося омовения всего себя, а не только ног. Христос отклонил просьбу и заявил, что: \*\*Иоанна 13:10\*\* \*«*Омытому нужно только ноги омыть, потому что чист весь*».\*

13. Этим Иисус заявил, что Петр был омыт и что ему не нужно было возвращаться к крещению во второй раз, чтобы решить проблему, с которой он столкнулся в этот момент. Тот факт, что ученики были обращенными людьми, далее подтверждается этими словами:

\*Желание веков, стр. 646:\* «Так Петр и его братья были омыты в великом источнике, открытом для греха и нечистоты. Христос признал их Своими».

14. Некоторые, конечно, указывали на утверждение Иисуса, которое Он сказал Петру сразу после этого опыта: \*\*Луки 22:32\*\* \*«*И ты некогда, обратившись, утверди братьев твоих*».\*

15. Они думали, что это явное доказательство того, что опыт обращения все еще был чем-то в будущем для Петра. Что упускается в этом возражении, так это факт, что существует по крайней мере три разных обращения.

16. Первое — это обращение интеллектуального ума к истине, второе — это то, что большинство людей считают обращением, искоренение плотского ума, а третье — это ежедневные обращения от всех злых влечений плоти к вещам Духа.

17. Обращение, которое было нужно Петру здесь, было обращением от его идей о грядущем царстве к истинному понятию царства. Не было никакой надежды на то, что он укрепит своих братьев, пока его понятие о царстве заставляло его стремиться к месту выше них.

18. Нет сомнений в том, что Петр согрешил и тяжело согрешил в ночь Тайной вечери и предательства в Гефсиманском саду. **Не менее ясно и то, что у него не было старого плотского ума, который есть вражда против Бога**.

19. Поэтому грехи, которые он совершил той ночью, не происходили от присутствия плотского ума, потому что у него его больше не было. Его грехи той ночью были вызваны его очень неправильными представлениями о грядущем царстве и были свидетельством того, что работа реформации должна была быть продвинута на большой шаг вперед, прежде чем он мог быть свободен от власти этих искушений.

20. Теперь стало совершенно ясно, что присутствие этих проблем в его жизни не было свидетельством того, что плотский ум вернулся. Поэтому он не перешел обратно под контроль сатаны, не вернулся в стан зла, «**Христос признал их Своими**».

21. Весь смысл урока, который нужно извлечь из опыта этих людей, изложен в самых простых терминах: \*Шаги ко Христу, стр. 64:\* «Есть люди, познавшие прощающую любовь Христа и действительно желающие быть детьми Божьими, но при этом осознающие, что их (1) характер несовершенен, их (2) жизнь небезупречна, и они (3) готовы сомневаться, **обновились ли их сердца Святым Духом**».

22. Теперь это было именно тем опытом, который пережили многие из нас. Мы могли, это правда, указать на чудесные и значительные изменения в нашей жизни, на грехи, которые оставили нас, чтобы никогда не вернуться. Но в то же время нас все еще беспокоили определенные слабости и недостатки, в результате чего мы сомневались, были ли мы когда-либо действительно рождены свыше, точно так, как описано выше.

23. К тем из нас, кто находился в этой ситуации, пришло ободряющее послание, выраженное в словах, следующих непосредственно за цитируемым утверждением.

\*Шаги ко Христу, стр. 64:\* «Таким людям я хочу сказать: «**Не отступайте в отчаянии. Нам часто придется склоняться и плакать у ног Иисуса из-за наших недостатков и ошибок, но мы не должны унывать. Даже если нас одолеет враг, мы не брошены, не оставлены и не отвергнуты Богом**. Нет, Христос находится одесную Бога и ходатайствует за нас».

24. Были некоторые, кто, не понимая послания, которое представлялось, делал вывод, что мы оправдываем определенные классы грехов и учим, что определенные грехи могут быть сознательно совершены, и все же мы все еще имеем вечную жизнь. Те, кто сделал бы вывод, что это то, чему мы учили, должны сделать тот же вывод из вышеприведенного утверждения из \*Шагов ко Христу\*. Факты, однако, заключаются в том, что в обоих случаях они упустили бы суть послания, которое представлялось. Ни в коем случае не было оправдания греха, но скорее разъяснение проблемы греха, чтобы верующий мог более решительно и положительно одержать победу над ним.

25. Мы также не учили, что можно совершать определенные виды грехов и при этом быть в царстве, если эти грехи не были тщательно покаяны и оставлены. В то же время, однако, когда человек, который был избавлен от стана сатаны, искушается ко греху, как Петр, **он не переходит обратно в семью сатаны, но все еще остается ребенком Божьим**. Он не потерял свой опыт нового рождения, но он определенно потеряет его, если не покается в совершенном грехе.

**Еще одно трудное место**

26. Каждый шаг вперед делается верой, и то, что делает испытание веры еще более суровым, — это факт, что как только перед нами открывается новая область истины, появляется какое-то утверждение или аргумент, который, казалось бы, отрицает все, что мы узнали, и для которого трудно представить возможность какого-либо ответа, который примирил бы ситуацию.

27. Так случилось, что вскоре мы осознали, что в ночь Тайной вечери Петр, как сказано в \*Желании веков\*, имел в себе отчуждение, ревность и гордость:

\*Желание веков, стр. 646:\* «Когда Иисус опоясался полотенцем, чтобы омыть пыль с их ног, Он желал этим самым **действием омыть отчуждение, ревность и гордость из их сердец**. Гордость и самолюбие создают раздоры и ненависть, но все это Иисус омыл, омывая их ноги».

28. Теперь здесь действительно была проблема. Ясная истина Слова Божьего учила нас, что плотский ум искореняется в опыте нового рождения. Плотский ум есть вражда против Бога. Поэтому это состояние жизни — это все, что описано в состоянии вражды против Бога, а именно: ненависть, горечь, злоба, гордость, ревность и тому подобное.

29. Теперь, если плотский ум удаляется при обращении, и нет сомнений в том, что это так, то то, чем является плотский ум, также удаляется, так что христианин избавляется от ненависти, гордости, горечи, злобы и так далее плотского ума. Вместо этого у него будет плод Духа, который есть любовь, радость, мир, смирение и тому подобное.

30. Тот факт, что христианин больше не имеет злых проявлений плотской природы, которые можно классифицировать как ненависть, горечь, гнев, похоть, гордость, зависть и тому подобное, а также сильных и жгучих желаний таких вещей, как никотин и алкоголь, не следует понимать так, что он больше не может быть искушаем дьяволом.

31. Следует отметить, что это предложение говорит и чего оно не говорит. Оно не говорит только о том, что христианин не может иметь злых проявлений ненависти и так далее. Оно не говорит этого. Оно говорит, что он не будет иметь злых проявлений плотской природы. Здесь следует понимать, что выражение «плотская природа» относится к тому, что в Римлянам 8:7 называется плотским умом, который есть вражда против Бога.

ВОПРОС: При обращении этот плотский ум удаляется, и если он удален, то как христианин может все еще испытывать злые проявления его, которые классифицируются как ненависть, гордость и так далее?

32. Простой ответ заключается в том, что он не может!

33. Не было ничего более ясного, чем это, но здесь была ситуация, когда Петр, который, несомненно, был обращен и, следовательно, избавлен от плотского ума, имел в себе гордость, ненависть и зависть.

34. Это было действительно испытанием веры, ибо это казалось неразрешимым противоречием самого послания, за которое мы стояли и которое так усердно и эффективно проповедовали. Были ли мы введены в заблуждение хитросплетенными баснями? Был ли наш опыт всего лишь иллюзией? Нужно ли было полностью изменить нашу позицию?

35. Если мы все же сохраняли злые характеристики плотского ума, то те, кто противостоял нам все это время, были правы, а мы ошибались в самом сердце и основании послания.

36. Ответ пришел, как он всегда приходил раньше.

**Учение о Христе**

37. Учение о Христе — это учение о том, что Иисус пришел в той же плоти и крови, что и дети, которых Он пришел спасти. Это учение изложено Иоанном в его первом и втором посланиях, где он ясно дает понять, что это послание, которое мы должны принести нуждающимся и погибающим, и что только те, кто это делает, имеют Отца и Сына. Учение о Христе — это Евангелие Христа, и каждый ответ на каждый вопрос спасения находится в этом учении.

38. Так случилось, что в нашем поиске мы наткнулись на следующее утверждение:

\*Желание веков, стр. 507:\* «Смотря на Него в Его унижении, когда Он ходил как человек среди людей, они не понимали тайны Его воплощения, **двойственного характера Его природы**. Их глаза были закрыты, так что они не полностью распознали Божество в человечестве».

39. Этот краткий фрагмент в предложении, «**двойственный характер Его природы**», был ключом, который открыл тайну. Мы знаем, что Христос имел две природы, ибо:

\*Медицинское служение, стр. 181:\* «Он принял на Свою безгрешную природу нашу греховную природу».

\*Комментарий АСД к Библии, т. 5, стр. 1113:\* «Была ли человеческая природа Сына Марии изменена в божественную природу Сына Божьего? Нет; две природы таинственно соединились в одной личности — человеке Христе Иисусе».

**40. Теперь мы узнаем, что обе эти природы имели отдельный характер**, ибо мы должны узнать и понять «двойственный характер Его природы». Слово «двойственный» означает двойной. Они могут быть идентичными или противоположными. В этом случае мы знаем, что они совершенно противоположны, ибо одна была безгрешной, а другая — греховной.

41. Теперь написано, что каждая имела свой характер. Следовательно, характер каждой должен соответствовать природе каждой.

42. Характер одной, то есть божественной природы, — должен быть суммой атрибутов Божества, которые есть любовь, радость, мир, кротость, смирение и тому подобное. **Этот характер мы получаем вместо старого плотского ума, который имел все злые характеристики греха, такие как ненависть, гордость и тому подобное.**

43. Но после того, как мы избавились от плотского ума, мы все еще сохраняем плотскую природу и будем делать это вплоть до пришествия Христа, чтобы дать нам бессмертие. Эта плотская природа имеет свой характер, и этот характер греховен. Каковы характеристики греховной природы? Ответ очень прост: это ненависть, гордость, самолюбие и тому подобное. У нас нет святой плоти, и поэтому в нашей плоти есть все немыслимые нечистые возможности.

44. Это значит, что, хотя мы избавились от плотского ума и всей ненависти, гордости, злобы, горечи и тому подобного, которые являются характеристиками плотского ума, мы не избавились от плоти со всей ее ненавистью, гордостью и самолюбием. Поэтому христианин должен понимать, что он не защищен от возможности появления этих злых вещей в его жизни.

45. Нет ничего странного в том, что христианин все еще находится в опасности появления этих вещей в его плоти. Самое простое и ясное доказательство этого раскрывается в опыте Люцифера, который имел совершенный ум в совершенном теле и фактически обитал в самом присутствии Бога. **Тем не менее, мы находим, что гордость поднялась в его сердце и привела его ко греху. Если гордость могла и фактически поднялась в совершенном и безгрешном существе, то насколько более вероятно, что она поднимется в существе, все еще обремененном греховной плотью сегодня.**

46. Тогда можно спросить, в чем разница между человеком, который избавился от ненависти, гордости и зависти плотского ума, но все еще имеет греховный характер в плоти. Ответ прост. **Когда у нас был плотский ум, у нас был дух ненавистного бунта против Бога, который полностью порабощал и доминировал над нами, так что злые характеристики ненависти и гордости были контролирующими элементами в жизни**. Они были очень живы и во власти. У нас не было надежды вести себя иначе, кроме как под диктовку наших наполненных ненавистью сердец.

47. Но злой характер плоти не является доминирующим фактором в жизни истинного христианина. **Возможность для ненависти подняться есть, но она абсолютно не должна, если мы верны в повиновении Господу в каждый час искушения**. **Греховность в природе существует как потенциал, а не как актуальность, и нет изменения в истине, что верующий никогда не нуждается в грехе**.

48. Мы давно поняли, что греховная плоть в жизни христианина, как и в жизни необращенных, всегда стремится ко греху. Она требует самоудовлетворения и комфорта. Плотский ум в необращенном - служит плоти и работает, чтобы обеспечить ее каждым желанием. **Более того, он побуждает ее к дальнейшим уровням злого желания за пределы ее естественных уровней**.

49. Но хотя склонность плоти ко греху всегда присутствует, ей не нужно позволять проявляться. Хотя она всегда будет греховной природой, **ей никогда не нужно становиться греховной натурой**. Но для того, чтобы она не стала греховной натурой, нам нужно иметь две вещи:

1. Божественную природу вместо плотского ума;

2. Интеллектуальный ум, который настолько тщательно образован в принципах царства и осведомлен о кознях сатаны, что может распознать правильное от неправильного в каждый час искушения и решительно сказать «нет» злу. Такая осведомленность поддерживается только постоянной молитвой и бдительностью. Без этого мы никогда не сможем быть сильными, чтобы противостоять искушениям зла.

**50. Следует понимать, что когда ум ошеломлен или смущен, плоть не может быть успешно контролируема, но когда она выйдет на первый план то будет доминировать, так что злые характеристики плоти проявятся, несмотря на то, что мы больше не рабы греха.**

52. Это была именно проблема Петра в ночь, когда он предал своего Господа. Он был ошеломлен природой царства и не мог понять природу искушений, которые на него нападали. Более того, он спал, когда должен был бодрствовать в молитве. **В результате отсутствовал существенный элемент воли, без которого сила Божественного ума не может действовать, чтобы держать плоть под совершенным контролем, так что не было ничего, чтобы остановить плоть от поднятия и проявления себя**.

53. Таким образом, гордость, отчуждение и ревность проявились в жизни Петра. Так будет и в жизни любого обращенного христианина, если мы не будем поддерживать тщательную и постоянную молитвенную жизнь и если позволим умам запутаться в том, что представляют собой наши искушения.