## Тема: Христос – главный аргумент против нарушения Закона Божьего

ЧАСТЬ 1

1. Во всей полемике о том, может ли закон быть соблюден сотворенными существами или нет, **сатана может указать на бесчисленное множество мужчин и женщин всех времен и поколений, которые своей жизнью в непослушании и мятеже подтверждают его утверждение, и его справедливость суждения**. Конечно, у него есть большинство на его стороне в этом споре. Но, по крайней мере в этом случае, большинство ошибается. **Большинство сатаны — это обманутое большинство**, **и как таковое оно не является доказательством истины**.

2. Есть определенные ситуации, когда неверующее большинство может очень сильно заблуждаться, а презираемое меньшинство — быть совершенно правым. Веками большинство людей не верило, что когда-либо будет возможно летать, как птицы, и относилось с безразличием, насмешкой и даже презрением к попыткам немногих овладеть воздушным пространством. Понадобилось всего два молодых человека, Орвилл и Уилбур Райт, чтобы доказать, что все они ошибались. И они доказали это навсегда, не с помощью сложных и длинных аргументов, а просто сделав то, что многие считали невозможным. И поскольку они были такими же людьми, как и все остальные на земле, их достижение доказало, что любой другой человек тоже может сделать это.

3. Точно так же Бог сделал нечто большее, чем просто заявил Свою позицию. Он доказал ее. **Он доказал это, предоставив убедительную демонстрацию того, что закон может быть соблюден людьми даже в самых тяжелых обстоятельствах и под самым сильным давлением**.

4. Эта демонстрация была успешно проведена в земной жизни Иисуса, Сына Божьего и человека. Обычно считается, что Иисус пришел на землю только для того, чтобы умереть смертью на Голгофе и тем самым заплатить цену искупления за потерянное человечество. Но Иисус пришел, чтобы совершить гораздо больше. **Он пришел, чтобы доказать, что человек, даже имея слабую, падшую природу, даже живя в окружении зла и искушений, может соблюдать все Божьи заповеди** и делать это для своей пользы и выгоды.

5. Чтобы сделать это, Он должен был прийти к нам туда, где мы есть, и такими, какие мы есть, **чтобы Он мог пережить на собственном опыте, что значит для человека бороться со злом**. И так оно и было на самом деле: Он **принял ту же плоть и кровь**, что и каждый из детей человеческих, и в то же время обладал той же Божественной силой в этой плоти и крови, которая доступна каждому человеку. И вот, **в этой слабой, падшей, человеческой природе, окруженной искушениями, Он прожил жизнь абсолютного послушания каждому Божьему повелению, то есть всем заповедям Господа**.

**6. Таким образом, добровольно поставив Себя на место каждого человека во всей слабости и беспомощности человечества, в самой среде искушений и греха, Он, победив все это**, навсегда доказал каждому из нас, что **мы можем сделать то же самое**, если примем Божественную жизнь и силу, которую Он предлагает нам даром. **Жизнь Христа раз и навсегда устраняет все оправдания**, которые человек может привести в свое оправдание за **поражения и греховные падения**. «*Все могу в укрепляющем меня Иисусе Христе*» (Филиппийцам 4:13).

7. Вот, что мы читаем:

* «Спаситель принял на Себя немощи человечества и прожил безгрешную жизнь, **чтобы люди не боялись, что из-за слабости человеческой природы они не смогут победить**. Христос пришел, чтобы сделать нас «причастниками Божественного естества», и Его жизнь провозглашает, что **человеческая природа, соединенная с Божественной**, **не совершает греха**»[[1]](#footnote-1).

8. Чтобы **понять значение и силу этого доказательства** для себя лично и испытать на себе его спасающую силу, мы должны **знать и верить**, что Иисус«*во всем уподобился братиям*». Поэтому Он был «подобно нам, искушен во всем» (Евреям 2:17; 4:15), и все же **Он не использовал никакой Божественной силы для Себя, которая не была бы доступна каждому из нас**.

9. Как Он говорит о нас: «*без Меня не можете делать ничего*» (Иоанна 15:5).

10. Так и о Себе, когда Он был на этой земле, Он сказал: «*Я ничего не могу творить Сам от Себя*» (Иоанна 5:30).

**11. Он зависел от Отца каждое мгновение, чтобы получить силу для преодоления каждого искушения**, точно так же, как мы должны зависеть от Отца каждое мгновение, чтобы получить силу для победы: «*Побеждающему дам сесть со Мною на престоле Моем, как и Я победил и сел с Отцем Моим на престоле Его*» (Откровение 3:21).

12. Как Он победил, так и мы должны побеждать.

* «**Победа и послушание Христа были победой и послушанием истинного человека**... Он пришел в наш мир не для того, чтобы проявить послушание „меньшего“ Бога „большему“, но **чтобы повиноваться Божьему святому Закону как человек, и в этом Он — наш пример**. **Господь Иисус пришел в наш мир не для того, чтобы показать, что может сделать Бог, но что может сделать человек через веру в силу Божью, приходящую на помощь в любой ситуации**»[[2]](#footnote-2).

13. А как могло бы быть иначе? Если это свидетельство должно быть действительным, то Иисус действительно должен был стать человеком. **Он должен был иметь все Свои собственные слабости, немощи, ограничения и недуги, присущие человеческой природе**, и таким образом познать на личном опыте всю силу и натиск каждого искушения, с которым сталкивается человек.

14. Иначе быть не могло. Иисус не мог быть отделен от человечества, которое Он пришел спасти, даже на волосок; потому что если бы Он был хоть сколько-нибудь иным, чем мы, то Его жизнь **не была бы доказательством для Бога и истины**. **Вместо этого, это было бы мощным аргументом для сатаны**, потому что он мог бы сказать, что в тех искушениях, через которые Христос не прошел, **Божьей благодати было недостаточно,** а значит, закон на самом деле невозможно соблюдать. **А для нас это означало бы, что у нас есть всякое оправдание для греха**.

15. Факт заключается в том, что те, кто отрицает полноту человеческой природы Христа, **отрицают и возможность полной победы над каждым известным грехом здесь и сейчас, в повседневной жизни**. Для них их предполагаемое христианство — **это постоянно повторяющийся цикл: грешить и исповедоваться**, грешить и исповедоваться, грешить и исповедоваться.

16. Но Библия ясно говорит, что Он был сделан во всем подобным Своим братьям: «*Посему Он должен был* ***во всем уподобиться братиям****, чтобы быть милостивым и верным первосвященником пред Богом, для умилостивления за грехи народа*» (Евреям 2:17).

17. Теперь «во всем» означает именно то, что сказано. Это означает все, а не некоторые вещи, многие вещи или даже большинство вещей. Давайте читать Библию так, как она написана, и верить именно тому, что она говорит, и всему, что она говорит, так что когда она ясно говорит «во всем», мы принимаем это, как ничто иное, как все.

18. Но, читая этот отрывок, **заметим важный момент:**, что это полное подобие во всем — это «**во всем уподобиться братиям**». Здесь лежит очень важное различие. Что невозможно для плотского человека повиноваться даже первой из заповедей Господа. Мы видели, как ясно Библия учит принципу, что человек должен стать добрым, прежде чем он сможет делать добро.

19. Из этого сразу же видны два вывода. Первый заключается в том, что **Иисус никогда не приходил, чтобы доказать, что плотский человек, пока он остается таким, может соблюдать закон Божий**. Для этого есть две очень веские причины. Во-первых, это все равно было бы невозможно, а во-вторых, сделать это означало бы доказать, что Библия ошибается, а Он, будучи Истиной, не мог этого сделать.

20. Второй вывод заключается в том, что **Иисус никогда не был сделан во всем подобным плотскому человеку**, ибо если бы Он был таковым, то **для Него тоже было бы невозможно соблюсти закон**. Он был бы злым деревом и, следовательно, по природе мог бы приносить только злые плоды.

ЗАМЕТКА: (27 октября 1898, Ваггонер)

«Добрый человек из доброго сокровища сердца своего выносит доброе, а злой человек из злого сокровища сердца своего выносит злое, ибо от избытка сердца говорят уста его». «Нет доброго дерева, которое приносило бы худой плод; и нет худого дерева, которое приносило бы плод добрый». Луки 6:45, 43.

Из добра может произойти только добро. Хороший человек делает только добрые дела. Хороший человек не может делать плохие дела, так же как хорошее дерево не может приносить плохие плоды. «ибо всякое дерево познаётся по плоду своему» ст. 44. Независимо от того, как выглядит дерево, его плоды являются критерием его характера. **Если оно выглядит хорошо, но приносит плохие плоды, это показывает, что его притязания ложны**. Точно так же, если человек называет себя хорошим, и его называют хорошим, но он делает плохие дела, это показывает, что его исповедание тщетно.

Но что значит быть хорошим и делать добрые дела? Последняя часть этого вопроса отвечает на все. Быть хорошим человеком — значит делать добрые дела. «Кто делает правду, тот праведен». 1 Иоанна 3:7. . **Однако это не означает, что добрые дела делают человека добрым**. Вовсе нет. Напротив, человек совершает добрые поступки потому, что он добр. **Добрые дела — это естественный, неизбежный результат внутренней доброты**. Но добрые дела — это мера доброты человека. Быть хорошим — значит делать добро, потому что доброта активна. **Праведность — это правильные поступки**. Так же, как человек не может делать добро, если он не хорош, так и человек не может быть хорошим, не делая добро. Вина «исповедующих» религию в том, что мир в основном имеет ложное представление о том, что такое христианство. Его слишком часто считают просто чувством (сентиментальностью), принятием определенных правильных идей. Оставляя в стороне все ложные идеи, мы приходим прямо к истине, которая заключается в том, что христианство — это жизнь, сама жизнь. **Быть христианином — значит жить правильно. Христианство — это жизнь Христа в мужчинах и женщинах»**.

ЗАМЕТКА: (БГК 1893, Джоунс)

**Единственный способ для Бога проявиться в наших делах, заключается в том, что мы начнём с Него, имея Его праведность в начале нашего пути**. **Наша единственная надежда заключается в** (1) **праведности Христа, вменённой нам,** (2) **и действующей в нас посредством Духа Святого.**

**А ТЕПЕРЬ ПРОСТО ФАНТАСТИЧЕСКИЕ СЛОВА:**

**Видите ли вы теперь, что это только Христос в нас, только Его живое присутствие может совершать праведные дела посредством Духа Святого**. **Это и желает дать Дух Святой**. **Это и есть излитие позднего дождя, не так ли?**

20.1 **Также Писание нигде не говорит, что Он был сделан во всем подобным плотскому человеку, но что Он был сделан во всем подобным Своим братьям**. Есть очень решительное различие между теми, кто является Его братьями, и теми, кто не является, ибо **не все люди — братья Христа**. Сейчас вам важно понять меня точно и верно. Это не значит, что Христос не отождествил себя с каждым человеком, отождествил в полноте (мы дальше посмотрим на детали), не то, что Он не пример для каждого человека, пример, Он представитель всего человечества и по крови и плоти родственник каждого человека, но важно понять, в каком положении человек может идти по пути примера Христа а в каком нет. Что-то еще глубже лежит в этом слове «уподобился братьям». Когда брат Ваггонер утверждал, что у Иисуса не было плотского ума, а был Ум Христов, многие выдвигали претензии к нему, говоря, видите Он отличен от каждого из нас, поэтому якобы используется уловка в области Христа, оставить Ему нашу греховную человеческую природу и забрать при этом от Него Его плотский ум. Я имел аргументы и ранее, показывая, что ведь Он родился от Бога, от Духа, но сейчас глубже стало пониматься этот момент.

**21. Те, кто являются братьями, принадлежат к одной семье и имеют общего отца**. К верующим язычникам своего дня апостол Павел писал об их прежней неверующей жизни: «*Что вы были в то время без Христа, отчуждены от общества Израильского, чужды заветов обетования, не имели надежды и были безбожники в мире*» (Ефесянам 2:12).

22. Никто не может одновременно быть описан как брат и как чужак или посторонний. Также не может быть братом тот, у кого разные родители. Павел очень ясно говорит об этом в этом стихе: «*Ибо и освящающий и освящаемые, все — от Единого; поэтому Он не стыдится называть их братиями*» (Евреям 2:11).

23. Давайте изучим этот стих на мгновение. Он говорит, что Тот, кто освящает, и те, кто освящаются, имеют общее происхождение. Тот, кто является Освятителем или Тем, кто делает других святыми, — это Христос. Он является предметом всего контекста этого стиха.

ВОПРОС: А кто те, кто освящены?

24. Нет сомнений в том, кто они. **Это те, кто родился свыше**; **те, от кого удалена старая духовная природа**, и кто, став добрыми деревьями, способен приносить добрые плоды и, таким образом, повиноваться закону Божьему. Это те, кто совершенно отличный, от плотского, не возрожденного человека, который не повиновался и не мог повиноваться закону Божьему.

ЗАМЕТКА: Это те, кто в вере. Но что такое вера в ее истинном смысле, в области вести праведности по вере, в области Божьей праведности, то как Сам Бог понимает праведность. Потрясающие слова мы находим в БГК 1893 «Давайте вспомним определение веры. Это не сатанинская убеждённость. Обычная убеждённость вовсе не является верой. (1) **Вера - это подчинение воли Богу, (2) смирение сердца перед Ним, (3) сердечная привязанность, связанная с Ним**. Вот что такое вера. **Это Божье представление о вере**». Далее потрясающее пояснение: «**Это есть подчинение нашего «я»**. **Это то, что принимает сказанное Богом как факт**». «Другими словами, веру можно описать так: Когда Бог что-то говорит, и мы с вами читаем об этом, мы отвечаем «Это так». Вот что такое вера».

25. И они — те, кого Христос не стыдится называть Своими братьями. И **Он был сделан во всем подобным им, и как они искушаются, так и Он был искушаем**.

26. Поскольку это различие так важно, давайте изучим немного дальше общее происхождение этих двух — Освятителя и освященных.

27. Каждый из нас может проследить свое происхождение от земных родителей, и у нас есть человеческая природа, приобретенная от этого родительства через естественное человеческое рождение. Каждый из нас знает, что такое плоть и кровь — ее ограничения, ее слабости, ее немощи и недуги. Мы знаем что-то о силе этой человеческой природы сохранять свою жизнь, комфорт и благополучие. Мы также знаем, как упорно эта плоть будет сопротивляться призыву Бога, когда этот призыв, как это всегда бывает, требует жертвы и испытания. Мы можем описать эту плоть только как греховную в своих тенденциях и наклонностях. Она смертна, тленна и, как таковая, не может войти в Царство Небесное. «*Но то скажу вам, братия, что плоть и кровь не могут наследовать Царствия Божия, и тление не наследует нетления*» (1 Коринфянам 15:50).

28. Те из нас, кто был по-настоящему рожден свыше, также знают, что **опыт нового рождения не вносит никаких изменений в плоть**, за исключением того, что по мере практики воздержания и самоотречения происходит определенное улучшение в жизни и привычках. **В человеке, рожденном свыше, происходит огромная перемена, но эта перемена не в плоти, а в духовной природе**. Когда мы рождаемся свыше, мы не перестаем быть людьми. Мы не теряем греховную плоть. Мы все еще остаемся на самом деле сынами человеческими, что касается плоти; но мы также являемся сынами Божьими, что касается духа.

29. Таким образом, возрожденный человек имеет два происхождения: человеческое и Божественное. Но не возрожденный человек также имеет два происхождения: человеческое и сатанинское. Иисус сказал не возрожденным иудеям Своего времени: «*Ваш отец — диавол*» (Иоанна 8:44).

30. В 7-й главе Послания к Римлянам Павел упоминает о двух природах: «*Но в членах моих вижу иной закон, противоборствующий закону ума моего и делающий меня пленником закона греховного, находящегося в членах моих*» (Римлянам 7:23).

32. Но в случае с освященными, о которых идет речь, злая духовная природа была удалена, и они были рождены свыше от Божественного родительства, которое не является ни плотским, ни человеческим. Оно от Бога. Как ясно говорит об этом Библия: «*А тем, которые приняли Его, верующим во имя Его, дал власть быть чадами Божиими, которые ни от крови, ни от хотения плоти, ни от хотения мужа, но от Бога родились*» (Иоанна 1:12-13). «*Возлюбленные! мы теперь дети Божии*» (1 Иоанна 3:2).

33. Таким образом, можно сказать о каждом по-настоящему рожденном свыше христианине, что он сын человеческий и сын Божий. **У него ум Христа**. Истинные христиане являются «*причастниками Божеского естества*» (2 Петра 1:4) и на самом деле являются Божественно-человеческими существами.

34. Многие не могут понять различие между человеческой и духовной природой и считают их одним и тем же. Но различие существует, и оно очень важно. Фактически, почти невозможно правильно понять воплощение Христа и новое рождение, если мы не постигнем это различие.

35. Теперь, когда мы изучили природу человека, давайте обратимся к изучению природы Христа и посмотрим, действительно ли Писание учит, что Он был во всем подобен Своим братьям. Мы обратимся сначала к человеческой стороне Его природы. В этом отношении Библия ясно говорит следующее: «*А как дети причастны плоти и крови, то и Он также воспринял оные*» (Евреям 2:14).

36. Обратите внимание, что именно говорит этот стих. Он говорит, что Он принял ту же плоть и кровь, что и дети. **Эти дети — те, кто освящены**, ибо они: «*вот Я и дети, которых дал Мне Бог*» (Евреям 2:13). «*Ибо не Ангелов восприемлет Он, но восприемлет семя Авраамово*» (Евреям 2:16).

37. Он пришел не в ангельской природе, а в природе тех, кого Он пришел спасти. «*Но когда пришла полнота времени, Бог послал Сына Своего [Единородного], Который родился от жены, подчинился закону,* *чтобы искупить подзаконных, дабы нам получить усыновление*» (Галатам 4:4-5). «*О Сыне Своем, Который родился от семени Давидова по плоти*» (Римлянам 1:3).

38. Мы — такие же дети, и мы причастны плоти и крови, и мы знаем, что Он воспринял ту же самую плоть и кровь, что и мы, а не какую-то иную плоть и кровь, но ту же самую. Более того, Он воспринял их точно таким же образом, как и мы. Как мы получили свою плоть и кровь? Через процесс нормального человеческого рождения от человеческого родительства. Библия говорит, что Он воспринял их тем же самым способом: «*А как дети причастны плоти и крови, то и Он также воспринял оные*» (Евреям 2:14).

39. Слово «также» означает «в точности таким же образом».

* «Для Сына Божьего было бы почти бесконечным унижением принять природу человека, даже когда Адам стоял в своей невинности в Едеме. Но Иисус принял человеческую природу, когда род был ослаблен четырьмя тысячами лет греха. **Как и каждый ребенок Адама, Он принял результаты действия великого закона наследственности**. Каковы были эти результаты, показано в истории Его земных предков. Он пришел с такой наследственностью, чтобы разделить наши скорби и искушения и дать нам пример безгрешной жизни»[[3]](#footnote-3).

40. Он воспринял ту же самую плоть и кровь, что и мы, и воспринял их тем же самым способом, что и мы. **Таким образом, между Его происхождением по человеческой природе и нашим происхождением по человеческой природе нет ни малейшего различия**. Он приходит к нам именно туда, где мы есть, и именно такими, какие мы есть, и **стоит там с нами, полностью один из нас и один с нами**.

41. Бог ясно заявил, что закон может быть соблюден совершенно сотворенными существами, включая падшее человечество. Но Он не оставил это дело просто заявлением. Он доказал это, и это доказательство продемонстрировано в земной жизни Иисуса, Сына Божьего. И чудесная победа этого Сына в той же самой плоти и крови, что и у нас, является окончательным приговором аргументам и делам сатаны. У него просто не осталось аргументов.

ЗАМЕТКА: Вот что говорит нам Дух пророчества:

- Мы можем иметь то, что имел Енох. Мы можем иметь Христа как нашего постоянного Спутника. Енох ходил с Богом, и, **когда искуситель нападал на него, он мог говорить об этом с Богом**. **У него не было слов «написано», как у нас, но он знал своего Небесного Спутника**. Он сделал Бога своим Советником и **был тесно соединён с Иисусом**. И Енох был удостоен чести в этом пути. Он был взят на небо, не увидев смерти. А те, кто будет переселен при конце времени, — **это те, кто общался с Богом на земле**. Те, чья жизнь «сокрыта со Христом в Боге», будут всегда представлять (являть) Его во всех своих жизненных поступках. **Эгоизм будет вырван с корнем** (Рукопись 38, 1897). {1BC 1087.6}

- **Давайте осознаем слабость человеческой природы и увидим, где человек терпит неудачу в своей самоуверенности**. Тогда мы исполнимся желанием быть именно такими, какими хочет видеть нас Бог, — **чистыми, благородными, освящёнными**. Мы будем алкать и жаждать праведности Христа. **Быть подобными Богу станет главным стремлением души**. {1087.7}

**- Это было желанием, наполнявшим сердце Еноха**. И мы читаем, что он «ходил с Богом». **Он изучал характер Бога с определённой целью**. Он не прокладывал собственный путь (не намечал свой собственный курс) и не настаивал на своей воле, как будто считал себя полностью способным управлять делами. **Он стремился уподобиться Божественному подобию**. Письмо 169, 1903 {1087.8}

ЧАСТЬ 2

42. До сих пор в изучении ответа Бога на ложь сатаны мы подчеркивали полноту человеческой природы Спасителя, что Он был истинно и во всем Сыном Человеческим. И мы видели, что, **если Он должен был действительно одержать победу над дьяволом и тем самым доказать, что закон может быть соблюден, то Ему совершенно необходимо было быть истинным человеком**.

43. Но, хотя Он страдал от всех ограничений и слабостей греховной плоти человека, Он также был Сыном Божьим и **обладал во все времена и при всех обстоятельствах безупречным характером Своего Небесного Отца**. Как Сын Божий Он был Богом: вечным, самосуществующим, всемогущим.

44. Его рождение было воплощением, что означает, что **Его существование не началось с рождения в Вифлееме**. Та же Самая Личность, Которая существовала прежде этого рождения, явилась через это рождение. Разница между Христом, когда Он пребывал на небесах до Своего рождения в этот мир, и Христом как Сыном Божьим и человеком, заключается в том, что, находясь на небесах, Он был в облике архангела, а теперь Он появляется в человеческом облике и, таким образом, облечен всеми ограничениями и слабостями этой человеческой природы.

**45. Это подвергало Его силе искушения и тому же риску падения, как и любого другого ребенка Божьего на земле**. Таким образом, апостол Иоанн свидетельствовал о Нем: «*В начале было Слово, и Слово было у Бога, и Слово было Бог. Оно было в начале у Бога. Все чрез Него начало быть, и без Него ничто не начало быть, что начало быть*» (Иоанна 1:1-3).

46. Таким образом, о Нем засвидетельствовано, что при самом начале творения самого первого существа Он был там, и **через Него это творение было совершено**. И не только это первое творение, но и **всякое последующее возникновение всего сущего с тех пор было делом Его силы, которая находится в Нем и исходит от Него как от Бога-Творца**.

47. Иисус свидетельствовал о Себе перед неверующими иудеями Своего времени: «*Авраам, отец ваш, рад был увидеть день Мой; и увидел и возрадовался*» (Иоанна 8:56).

48. Они, насмешливо возразив Ему, тем самым лишь подтвердили, что не могли видеть Божество, сокрытое в человеческой плоти: «*Тебе нет еще пятидесяти лет, - и Ты видел Авраама?*». Иисус сказал им: «*Истинно, истинно говорю вам: прежде нежели был Авраам, Я есмь*» (стихи 57, 58).

49. Нельзя уйти от значения этого ответа Спасителя. Здесь Он присвоил Себе особое имя, которое Бог Небесный использовал, чтобы засвидетельствовать о Себе как о Вечном, о Единственном, Кто мог бы сказать в любой момент времени, который мог бы быть обозначен или назван, и даже за пределами всякого времени, что в тот момент Он мог сказать о Себе: «Я ЕСМЬ». Так давным-давно, Бог в горящем кусте открыл Себя Моисею: «*Бог сказал Моисею:* ***Я есмь Сущий****. И сказал: так скажи сынам Израилевым: Сущий [Иегова] послал меня к вам*» (Исход 3:14).

50. Иудеи, к которым говорил Христос и которым Он предъявил это имя, прекрасно **понимали, что тем самым Он претендовал на имя и титул Самого Бога**, и в своем праведном негодовании они взяли камни, чтобы побить Его, не осознавая, что это была истина и что перед ними в действительности стоял Сам Бог.

51. Теперь во всем этом мы говорим о Тайне, полная глубина которой не может быть постигнута человеческим разумом. Апостол Павел говорит об этом предмете следующим образом: «*И* ***беспрекословно — великая благочестия тайна****: Бог явился во плоти, оправдал Себя в Духе, показал Себя Ангелам, проповедан в народах, принят верою в мире, вознесся во славе*» (1 Тимофею 3:16)

52. То, что Бог мог явиться во плоти, действительно является тайной. Как именно это могло быть (*ред. как соединилось в Одном две природы*), мы не знаем и не можем знать, но что это было так, мы можем знать и должны знать для спасения наших душ. Пусть навсегда будет утверждено в нашем сознании, что это был Бог, явившийся в человеческом облике и во плоти, чтобы встретить каждое искушение, как встречает его каждый из Его братьев, и в этой победе доказать, что и мы можем одержать такую же победу над каждым искушением, которое когда-либо может встать на нашем пути.

53. Бог был во плоти. Ни одна истина не подчеркивается в Библии более твердо, чем эта. Это утверждение столь же непоколебимо, как и факт, что Он действительно стал истинным человеком в полном смысле этого слова.

54. Если это кажется нам слишком трудным для веры и принятия, давайте будем осторожны, ибо нам ясно сказано в Слове Самим Сыном, что только те, кто научен Богом, могут принять и понять эту истину, истину о том, что Иисус — Сын Божий и Сын Человеческий. **Непросвещенный ум может быть готов принять одно или другое, но не обе истины вместе**.

55. Не было сомнений в умах людей того времени, что Христос был человеком. Они могли видеть это своими глазами. У Него был весь облик человека, и Он был окружен всеми ограничениями, с которыми они сами были знакомы. Зная это, Иисус задал вопрос: «*за кого люди почитают Меня, Сына Человеческого?*» (Матфея 16:13).

56. Обратите внимание, что Иисус описал Себя как Сына Человеческого в этом вопросе. Он не сказал: «*За кого люди почитают Меня?*», но «За кого люди почитают Сына Человеческого?». Обратите внимание на их ответ: «*Одни за Иоанна Крестителя, другие за Илию, а иные за Иеремию, или за одного из пророков*» (Матфея 16:14).

**57. Таким образом, запись ясно показывает, что люди того поколения, которые не имели небесного помазания, видели в Спасителе только человека**. Тайна была скрыта от них. Они не могли и не видели ее. Но апостолы видели больше, чем могли увидеть другие. Иисус спросил их: «*А вы за кого почитаете Меня?*». Симон Петр ответил: «*Ты - Христос, Сын Бога Живаго*» (Матфея 16:15-16).

58. В самом полном выражении ответ Петра был таков: «Ты, Сын Человеческий, также Сын Божий». Эти люди могли видеть тайну Бога. Они могли различать Божественного, скрытого в облике человека. **Они знали, что Бог был с ними, был рядом с ними и ходил с ними день за днем**.

59. Но они видели это не просто человеческим зрением и пониманием. Это было невозможно. **Они видели это через просвещение Духа Божьего в их умах**, точно так же, как вы и я должны видеть ту же истину сегодня. Нет другого пути. Это ясно из слов Иисуса: «*Блажен ты, Симон, сын Ионин, потому что не плоть и кровь открыли тебе это, но Отец Мой, Сущий на небесах*» (Матфея 16:17).

60. Если сегодня воплощение Сына Божьего кажется нам темным и непостижимым учением, если мы не можем принять истину, что Он был истинным Богом и истинным Человеком, тогда мы должны понять, что нам не хватает просвещения Духа. И, в страхе, чтобы не оказаться отверженными, давайте мы смирим наши сердца и попросим этого Божественного просвещения, которое позволит нам понять эту жизненно важную истину.

61. На этом этапе вполне может возникнуть возражение: если Христос был вечным Богом, облечённым в человеческую плоть, то, несомненно, как таковой, Он был защищён от греха, был тем, чем мы никогда не сможем быть, и поэтому обладал таким преимуществом перед нами, что Его жизнь вовсе не является доказательством того, что и мы можем победить грех в этой человеческой плоти.

62. И если бы было верно, что в борьбе с грехом Он пользовался всей Своей Божественной силой или даже какой-либо ее частью, тогда невозможно было бы отрицать, что Его жизнь никак не могла бы служить примером для нас в том, что и мы можем победить грех в нашей человеческой природе.

63. Однако самой удивительной и поразительной частью этой тайны Бога во плоти является то, что **Он полностью отрёкся от этой вечной творческой силы и никогда не использовал её для Себя**. И, отрёкшись от неё так полностью и абсолютно, Он поставил Себя точно и полностью в то же положение полной беспомощности, в котором должен находиться каждый верующий в битве с грехом. Иисус сказал о Себе: «*Я ничего не могу творить Сам от Себя*» (Иоанна 5:30).

**64. Быть неспособным ничего творить означает быть совершенно беспомощным, что и является полной характеристикой положения человеческой природы в любой ее попытке самостоятельно соблюсти праведность Божью**. И это очевидно из слов Самого Иисуса, ибо Тот, Кто свидетельствовал о Себе, что Он ничего не может творить Сам от Себя, также сказал о Своих людях: «*Ибо без Меня не можете делать ничего*» (Иоанна 15:5).

65. У нас нет собственной творческой силы Божества внутри себя, чтобы противостоять искушениям дьявола и отбрасывать их прочь, **поэтому и Он отрёкся от неё и сошёл вниз, став таким же беспомощным в Своей человеческой природе, как и мы в нашей**, и, сделавшись подобным братьям Своим во всём, Он мог и действительно был во всем искушаем, как и мы. **Он столкнулся со всеми рисками поражения**, с которыми сталкиваемся и мы, и всё же одержал победу, доказав навсегда, что и мы можем преодолеть любое искушение, которое есть или может быть направлено против нас.

66. Павел не сказал, что Иисус был «искушаем во всём, как я», но «подобно нам, искушен во всем». Это открывает ещё одну глубину в тайне благочестия: как Христос мог быть искушаем во всём, как и мы? **Есть определённые слабости, которые присущи мне в устройстве моей человеческой природы, и поэтому определённые искушения для меня очень реальны и сильны, в то время как другие меня вообще не затрагивают**. Но я включён в это «мы», и поэтому могу знать, что те искушения, которые свойственны моей природе, были для Него очень реальными искушениями, и что Он чувствовал их и страдал от них так же, как и я должен чувствовать и страдать от них.

67. Но и вы также включены в это слово «нам, мы». Он был искушаем во всём, как и вы. У вас есть искушения, которые для меня вовсе не являются искушениями. В то время как то, от чего я склонен спотыкаться, для вас не представляет никакой проблемы. Но Слово Божье говорит, что Иисус, был искушаем не только так, как искушаем я, но во всём, как искушаемы мы, вы и я. **Он чувствовал и страдал от всех искушений, которые я должен чувствовать и от которых должен страдать**, **а также от всех искушений, которые свойственны вам**, от которых вы должны страдать и чувствовать их, ибо только тогда можно было бы сказать, что Он был искушаем во всём, как и мы.

68. Но это ещё не всё, **ведь есть искушения, которые затрагивают того другого человека, которые не затрагивают ни вас, ни меня, и он тоже включён в это «нам» и «мы»**. Поэтому **Христос должен был также страдать, будучи искушаем точно так же, как искушаем этот другой человек, в тех областях, которые не затрагивают ни вас, ни меня**, ибо только тогда можно было бы полностью и истинно сказать, что Он был, искушаем во всём, как и мы.

69. Это чудная спасительная истина! Подумайте, что это означает для вас и для меня. Иисус был «*подобно нам, искушен во всем, кроме греха*» (Евреям 4:15). Иисус пришёл на эту землю в человеческой природе, которая пришла туда, где находится не только один из нас, или двое из нас, и даже не туда, где может быть определённый класс людей, но **Он пришёл к каждому человеку именно туда, где может находиться любой из нас, в любом месте**. И **Он приходит к каждому везде с человеческой природой, точно такой, как у этого человека, в соответствии с его уникальной нуждой в его отчаянно потерянном положении**. И чтобы сделать это, Он должен был прийти к человечеству с человеческой природой, настолько полностью отождествлённой с человечеством, что **Он обладал в Своей человеческой природе всеми слабостями и недостатками, которые только возможно иметь человеку**.

70. Он должен был обладать, как Своими собственными, по наследству человеческого рождения, всеми слабостями и ограничениями, которые являются моими уникальными слабостями, а также всеми теми уникальными слабостями и недостатками, о которых я могу ничего не знать, но которые очень реальны и значимы для вас, а также всеми теми слабостями и недостатками, которых нет ни у вас, ни у меня, но которые так реальны и так ужасны для той другой бедной души.

71. Он испытал их все, и Он знал их все, ибо Библия прямо говорит, что Он был сделан подобным Своему брату во всём, — нет! О, нет! — **подобным Своим братьям**. Он был сделан не во всём подобным одному из нас, но во всём подобным всем нам. Он пришёл спасти не одного из нас, Он пришёл спасти всех нас.

72. Но и это ещё не всё, ведь Иисус стоял там не только с вашими слабостями, но и со слабостями того другого человека, и сатана нападал на Него с каждым искушением, которое могло быть направлено против вас и того другого человека. Когда сатана и все легионы ада, которые были с ним, **полностью исчерпали всё свое оружие зла против Него**, они всё же обнаружили, что **Он ни в малейшей степени не поддался этому давлению и всей этой хитрости**. Это живая истина Божья, что Он «подобно нам, искушен во всем, кроме греха» (Евреям 4:15).

73. Таким образом, мы увидели, что Спаситель в Своей жизни на земле встретил и преодолел каждое искушение, которое враг душ может направить против любого человека. **Мы увидели, что, следовательно, любой человек, имеющий Божественную природу, как и Он, может победить, как победил Он**, и в этой Жизни мы находим полный ответ на ложь сатаны о том, что Закон невозможно соблюдать.

74. Но это ещё не всё, что доказано воплощением Сына Божьего. Есть более глубокая истина, которую ещё предстоит увидеть и понять в связи с этим. Пройти мимо этого аспекта означало бы представить тему лишь частично, а мы не можем этого сделать. Нам нужно увидеть Спасителя как совершенного Спасителя.

75. Истина имеет всё более глубокие уровни, которые необходимо понять, но более глубокая истина никогда не будет противоречить фундаментальной истине. Точно так же это более глубокое изучение воплощения не будет противоречить уже изложенной истине.

**76. Он никогда не был плотским человеком. Он всегда был Богом во плоти**. Иисус пришёл на тот же уровень, что и обращённый человек, и в этом положении доказал, что обращённый человек может соблюсти каждую из заповедей Господа. Для тех из нас, кто уже принял саму жизнь Божью в свою душу, это великое утешение и уверенность — знать, что каждое искушение, которое может прийти к нам, уже пришло к Иисусу и было Им преодолено. **Иисус является совершенным и полным примером для тех, кто поставлен на преимущественную позицию, в возвышенное духовное положение**. Для них Его жизнь даёт совершенную уверенность в том, что они не должны быть побеждены и не должны погибнуть.

77. **Но это не помогает необращённому человеку**. Он не находится на этой преимущественной позиции. **Он в яме греха, неся страшное бремя разочарования и безнадёжного отчаяния, в то время как дьявол давит на него всей тяжестью проклятия греха**.

**78. Одним из самых страшных оружий, которое дьявол использует для удержания своих жертв, является ужасное чувство разочарования, испытываемое грешником, когда он находится в яме греха под гнетущим осознанием осуждения и с ужасным чувством отделения от Бога**. **Когда дьявол видит, что грешник пытается вырваться из его хватки, он давит на него безнадёжностью его положения, представляя её в самом обескураживающем свете, чтобы тот сдался в отчаянии и не смог одержать драгоценную победу над этим**.

**79. Но поскольку даже потерянный грешник может иметь победу**, **Иисус должен был пройти этим путём и испытать то же разочарование и** **ужасное чувство отделения от Бога**. **Он должен был показать, что, полностью доверяя Богу, можно подняться из самых отчаянных глубин греха, встать на преимущественную позицию и жить жизнью победы над каждым грехом**. И Он сделал это тоже.

80. Картина того, как Христос проходит через этот опыт, пророчески записана в тридцать девятом псалме. Этот псалом является пророчеством о Христе (сравните Псалом 39:6-8 с Евреями 10:5-9). Обратите внимание на чудесное описание здесь положения каждого грешника в этой яме и выхода из этой тьмы в чудесный свет Его присутствия: «*Твердо уповал я на Господа, и Он приклонился ко мне и услышал вопль мой; извлек меня из страшного рва, из тинистого болота, и поставил на камне ноги мои и утвердил стопы мои; и вложил в уста мои новую песнь — хвалу Богу нашему. Увидят многие и убоятся и будут уповать на Господа*» (Псалом 39:2-4).

81. Мы видели, что в Иисусе не было греха, и ни разу Он не споткнулся и не пал под властью искушения, но Он мог сказать в реальности в тринадцатом стихе этого псалма, сразу после стихов, применённых к Нему в Послании к Евреям: «*ибо окружили меня беды неисчислимые; постигли меня беззакония мои, так что видеть не могу: их более, нежели волос на голове моей; сердце мое оставило меня*» (Псалом 39:13).

82. Иисус сказал: «постигли меня беззакония мои». Как Он мог сказать это, если у Него никогда не было Своих беззаконий? Здесь великая истина, которую мы должны увидеть и понять. **Когда мы принимаем Его праведность, которая не является нашей ни в малейшей степени, она становится нашей, и мы можем пережить полноту радости, мира и силы обладания ею**.

83. Точно так же, когда на Него было возложено беззаконие всех нас, мой грех, ваш грех и грех каждого другого человека; когда Он взял то, что никогда не было Его ни в малейшей степени, то **Он так истинно принял это, что почувствовал всю горечь и разочарование от этого, как если бы это действительно было Его, точно так же, как каждый отчаявшийся и потерянный грешник чувствует тяжесть проклятия на себе**.

84. И, как каждый грешник, Он должен был терпеливо ждать Господа, пока Тот не услышал Его вопль и не склонился к Нему. **Ему нужно было положиться на Бога, чтобы Тот поднял Его, ибо Он никогда не мог бы подняться из этой тинистой ямы Сам, потому что был там так же беспомощен, как и любой из нас**. Он испытал всю тяжесть разочарования от этого и ужасное искушение всё бросить. Но хотя Он мог бы уйти от этой ситуации, мы не можем; поэтому ради нас Он вынес это.

85. Но увидели ли вы во всём этом что-то, что полностью завершает аргумент Бога? Увидели ли вы, что Иисус не остановился на полпути к полному отождествлению и переживанию всего, что человечество должно преодолеть, и как человечество должно это преодолеть?

86. Когда я, как потерянная душа, нуждающаяся в спасении, столкнулся с искусителем, я столкнулся с ним только с разочарованием от своих собственных грехов. Это было страшное бремя разочарования, и я был искушаем думать, что это слишком для меня. Но когда я вижу, что Иисус нёс весь вес моих грехов и разочарование от этого, и весь вес и разочарование ваших грехов, а вдобавок ко всему вес и разочарование от всех грехов всего мира, **тогда я знаю, что Он способен избавить, как бы глубоко ни было наше разочарование**.

87. И если бы этого было недостаточно, то знайте, **Он нёс этот вес не только с моими человеческими слабостями, но и с вашими, а также со слабостями, которые могут быть у любого другого человека**. И таким образом, в этом положении невыгодности и бремени, гораздо большего, чем я могу когда-либо иметь, и неся бремя вины невероятного веса, далеко превосходящего то, что я когда-либо буду призван нести, **Он преодолел и прожил всю жизнь, ни разу не согрешив**.

88. Это полный, окончательный и завершающий смертный приговор аргументам сатаны! Наши уста замолкают от стыда при малейшем искушении оправдать даже самый маленький или самый обычный грех в себе. И какой Спаситель! Какой могущественный Победитель! Победа одержана! Врата ада и могилы разрушены! Узы греха разорваны, и Иисус повелевает пленникам стоять свободными! Сатана разоблачён и навсегда показан таким, какой он есть, — лжецом и убийцей. Христос всегда и навсегда открыт как Тот, Кто Он есть: Путь, Истина и Жизнь.

1. Э. Уайт, Служение исцеления, с. 180. [↑](#footnote-ref-1)
2. Э. Уайт, Наше высокое призвание, с. 48. [↑](#footnote-ref-2)
3. Э. Уайт, Желание веков, с. 48. [↑](#footnote-ref-3)