**Урок 1. Библия и Богопознание. Размышления**

**Памятный стих:** ««Так говорит Господь: да не хвалится мудрый мудростью своею, да не хвалится сильный силою своею, да не хвалится богатый богатством своим. Но хвалящийся хвались тем, что разумеет и знает Меня, что Я — Господь, творящий милость, суд и правду на земле; ибо только это благоугодно Мне, говорит Господь.» (Иер.9:23, 24)»

1. **Воскресенье. «Читающий да разумеет»** Важность изучения Библии

Матф. 11:29 *возьмите иго Мое на себя и* ***научитесь от Меня****, ибо Я кроток и смирен сердцем, и найдете покой душам вашим*;

- Область Богопознания (веры, надежды, уверенности в Боге, Божьего послания, зависимости от Бога и отречение от себя).

В Библии мало говорится о похвале людям. В ней мало места уделено, описанию достоинств даже самых лучших людей, которые когда-либо жили. Это умолчание не случайно — оно содержит важный урок. **Все добрые качества, которыми обладают люди, являются даром Божьим**; **их добрые дела совершаются благодатью Божьей через Христа**. **Поскольку они всем обязаны Богу, слава за все, что они есть или делают, принадлежит только Ему; они — лишь орудия в Его руках**. Более того, как учит история Библии, хвалить или превозносить людей опасно, ибо, **если человек перестает осознавать свою полную зависимость от Бога и начинает полагаться на свою силу, он неизбежно падет**. Человек сражается с врагами, которые сильнее его. «Потому что наша брань не против крови и плоти, но против начальств, против властей, против мироправителей тьмы века сего, против духов злобы поднебесных» (Ефесянам 6:12). В нашей собственной силе нам невозможно устоять в этой борьбе, и **все, что отвлекает ум от Бога, что ведет к самовозвышению или самонадеянности, готовит наше падение**. **Основная идея Библии — внушать недоверие к человеческой силе и поощрять упование на силу Божью**. {ПП 717.1}

**2Тим.3:15–17** *15 Притом же ты из детства знаешь священные писания, которые могут умудрить тебя во спасение верою во Христа Иисуса. 16 Все Писание богодухновенно и полезно для научения, для обличения, для исправления, для наставления в праведности, 17 да будет совершен Божий человек, ко всякому доброму делу приготовлен*.

- область понимания нашего предназначения и положения

- область понимания будущего и конца мира

- область понимания прошлого

- область понимания великого конфликта

Обращение Миллера

В таком состоянии он пребывал несколько месяцев. «Вдруг, — говорит он, — характер Спасителя ярко запечатлелся в моем сознании. **Мне представилось, что может существовать Существо настолько доброе и сострадательное, Которое Само принесло бы искупление за наши преступления и тем самым избавило нас от наказания за грех. Я сразу почувствовал, как прекрасно должно быть такое Существо, и мне казалось, что я могу броситься в Его объятия и довериться Его милости**. Но возник вопрос: как доказать, что такое Существо действительно существует? Помимо Библии, я не мог найти никаких свидетельств существования такого Спасителя или же представления о будущем… {72.1}

**Я увидел, что Библия действительно представляет именно такого Спасителя, в каком я нуждался**, и был поражен, как небогодухновенная книга может раскрывать принципы, столь совершенные для нужд падшего мира. **Я вынужден был признать, что Писание должно быть откровением от Бога**. **Оно стало моей радостью, а в Иисусе я обрел Друга**. Спаситель стал для меня «лучше десяти тысяч других», а Писание, прежде темное и противоречивое, теперь стало «светильником ноге моей и светом стезе моей». Мой ум обрел покой и удовлетворение. Я нашел, что Господь Бог — скала среди бурного моря жизни. Теперь Библия стала моим главным предметом изучения, и я могу сказать по правде: что **изучение ее доставляло мне величайшее наслаждение**. Я понял, что мне не рассказали и половины. Я удивлялся, как раньше не замечал ее красоты и славы, и поражался, как мог вообще отвергать ее. Я нашел в ней все, чего жаждало мое сердце, и **средство от каждой болезни души**. **Я потерял вкус к другому чтению и всем сердцем стремился обрести мудрость от Бога**». (С. Блисс, «Мемуары Уильяма Миллера», страницы 65–67). {72.2}

2. **Понедельник. Бог хочет, чтобы Его поняли**

**Пс.146:5** 5 *Велик Господь наш и велика крепость [Его], и разум Его неизмерим*.

**1Иоан.3:20** *20 ибо если сердце наше осуждает нас, то [кольми паче Бог], потому что Бог больше сердца нашего и знает все.*

1. Познание – имеет цель влюбить человека в Бога.

2. Принести присутствие Бога в сердце, сформировать отношения любви и полного доверия к Богу.

3. Все остальное дополнение. Даже покаяние и спасения – это дары, которые находят отклик в сердце человека – исключительно от первого знакомства с Богом и впечатлением Его любви и величия.

**Вторник. Книга пророка Даниила: «сокрой слова сии»**

**Дан.12:4** А ты, Даниил, сокрой слова сии и запечатай книгу сию до последнего времени; многие прочитают ее, и умножится ведение".

1. Важность понимания книг Даниила и Откровения – это не просто знать события и будущее – это не потерять веру и мужество в то, что Христос придет за своим народом.

2. Все Писание до первого Пришествия Христа – имело цель показать, что Миссия придет – это было самым великим ожиданием для народа.

3. Таким образом, народ должен был хранить веру и полностью сконцентрировать свои надежды на Искупителя. Мы имеем больше надежд, ибо у нас не только Искупителя и первосвященник, но еще и Царь Царей. И мы ожидаем конец истории этой греховной земли. За которой, только начнется настоящая жизнь.

4. Таким образом книга Откровения и Даниила – позволяет нам расти в любви к Господу, вере и ожидании фундаментальных перемен. Все остальные вопросы только подспудные.

5. Даже вопрос понимания ловушек и действий сатаны подспудный вопрос на фоне сохранения веры и праведности.

7. Книга Даниила и Откровения – в отношении 144 000. Процессы происходящие в моем сердце – это процессы происходящие в небесном святилище

ВОПРОС: На какие мысли должны настраиваться 144 000?

НА ВЕРНОСТЬ БОГУ

В третьей главе Послания к Евреям нас увещевают к верности.

Основа этого увещания — верность Христа.

«Итак, братия святые, участники в небесном звании, уразумейте Посланника и Первосвященника исповедания нашего, Иисуса Христа, Который верен Поставившему Его, как и Моисей во всем доме Его.». Евр. 3:2, 3

«Итак» здесь — вывод из сказанного ранее. А ранее говорилось о Христе, Который как человек был ниже ангелов, стал одним из людей, причастным той же плоти и крови, что и мы, во всем уподобился нам.

**Христос, будучи во всем таким, как мы, был верен. «Посему» и мы, оставаясь такими, какие есть, можем быть верны, как Тот, Кто во всем был таким же, как мы**.

Ты слаб? Таким был и Он: «Я ничего не могу творить Сам от Себя».

Ты говоришь, что не можешь ничего? Он — тоже. Это всё, что Он мог Сам от Себя.

Ты считаешь себя слишком грешным, чтобы быть верным Господу? Ты не так грешен, как Он, ибо «Господь возложил на Него грехи всех нас».

На Нем лежала греховность всех. На тебе — лишь греховность одного, самого себя, или в крайнем случае трех-четырех.

Если Он, с греховностью всех на Себе, смог быть верен Богу, то неужели ты, с греховностью лишь одного или максимум нескольких, не можешь быть верен Ему?

Если Он, Кто Сам по Себе не мог ничего, все же был верен Богу, то неужели ты, кто может не меньше, не способен на такую же верность?

Разве твои шансы быть верным не выше, чем были у Него?

На Нём были беззакония всех. На тебе, в крайнем случае, — беззакония лишь трёх или четырёх.

Разве возможность быть верным для тебя не больше, чем была у Него, ведь три-четыре — это меньше, чем «все»?

И если Он, при таком огромном неравенстве условий, был верен Богу, прославил Его на земле и победил мир, то почему бы Ему не сказать тебе и мне: «Ободритесь, Дерзайте»?

Если Он, при таком несоизмеримом недостатке возможностей, остался верен, то почему бы и нам не ободриться, если наше положение несравненно лучше Его?

О душа! О святой брат, причастник небесного звания, «дерзай». Взирай на Иисуса Христа, Кто при всех Своих невыгодных условиях был верен, — и ободрись.

Мы не должны делить свои интересы между Христом и миром. Он должен получить все — или ничего. **Что бы мы ни отдали Ему, кроме себя самих, не будет иметь ценности**.