**Тема: С чего началась история народов. Начало**

1. **Бог — в самой Своей Премудрости — присутствовал не только во всех событиях мировой истории, но** — Он существовал еще до того, как мир был создан, и пребудет после того, как мир и вся человеческая история канут в вечность. Эта Премудрость Божья, всегда присутствовавшая при всех происшествиях, имевших место в опыте этого мира или касавшихся его, — и есть та философия, которая через эти события преподаёт свои уроки через исторические примеры. И именно по вдохновению Божьему, через откровение Божье, как оно открыто в Слове Божьем — в Библии — эта философия преподаёт свои уроки в истории мира. **Следовательно, Библия — это единственное подлинное объяснение истории**. Только в Библии содержится истинная философия истории.

**2. Философия Библии есть философия истории**; а **философия греха и спасения — это философия Библии**. Следовательно, проблема греха и её решение (философия греха и спасения) — есть философия истории. Это становится ещё очевиднее из того факта, что **если бы греха никогда не существовало, то история этого мира, какова она была, не существовала бы вовсе**. Поскольку, если бы не было греха, история этого мира в том виде, в каком она произошла и может быть познана, никогда бы не имела места, то несомненно, что **не может быть истинного понимания истории мира без понимания (без философии) — проблемы греха и её решения**. Из этого также следует, что подлинное начало изучения истории должно быть связано с началом греха, не только в этом мире, но и с началом греха там, где он возник изначально. Но знать это может только Премудрость Божья. Только вдохновение Божье может открыть это. Только откровение Божье содержит это. Поэтому **Библия есть начало истории и надёжный путеводитель в её изучении**.

## Изначальное и окончательное правление

1. Правление существует в самой природе бытия разумных существ. Ведь само слово «творение» предполагает Творца; и столь же достоверно, как существует разумное творение, столь же достоверно, что оно обязано Творцу всем, чем оно является. И, в признании этого факта оно должно воздавать Творцу высшую честь и преданность. Это, в свою очередь, и по самой природе вещей, подразумевает **подчинение и послушание со стороны творения** — и это и есть принцип правления.

2. Каждое разумное существо обязано Творцу всем своим существованием. Соответственно, первый принцип правления гласит: «*первая из всех заповедей: … и возлюби Господа Бога твоего всем сердцем твоим, и всею душею твоею, и всем разумением твоим, и всею крепостию твоею*»[[1]](#footnote-1). Это заповедь, как говорит Господь, есть первая из всех. Она не является первой потому, что была дана раньше других; но просто потому, что она существует в самой природе и бытии всякого разумного существа и, следовательно, содержится в самой сути вещей, с момента появления первого разумного творения. Она является первой из всех заповедей потому, что **выражает изначальное обязательство, возникающее в первых возможных отношениях между творением и Творцом**. Она первична по своей природе, по обстоятельствам и по самому существованию сотворённых разумных существ. **Ни расширение, ни умножение числа существ не может в каком бы то ни было смысле ограничить объём или значение этой первой из всех заповедей**. Она остается абсолютной и вечно совершенной как первая обязанность каждого разумного существа. И **эта вечная истина утверждает индивидуальность как вечный принцип**.

2. Однако, как только появляется второе разумное существо, возникает ещё одно взаимоотношение. Теперь существует не только первичная связь каждого с Творцом (ибо оба в равной мере обязаны Ему своим существованием), но и вторичная связь между самими существами. Это вторичное отношение — отношение абсолютного равенства. И в подчинении и преданности каждого из них Творцу, в этом первом из возможных взаимоотношений, каждый из них почитает другого. **Следовательно, в самой природе вещей, с появлением двух разумных существ, возникает второй принцип правления — взаимное равенство всех подданных**.

3. И этот принцип выражен во второй из всех заповедей: «*возлюби ближнего твоего, как самого себя*»[[2]](#footnote-2). Это вторая заповедь по той же причине, по которой первая есть первая: она существует и заключена в самой природе вещей и разумных существ, как только появляется второе разумное существо. И, подобно первой, эта заповедь является совершенной и абсолютной с момента существования двух разумных существ и никогда не может быть расширена или изменена в связи с появлением сколь угодно большого числа иных разумных созданий во вселенной.

4. Каждое существо, само по себе, в своей собственной индивидуальности, полностью подчиняется и предано, прежде всего, Творцу, потому что Ему оно обязано всем. И **в этом подчинении и преданности, прежде всего Творцу, каждое существо почитает другое разумное существо как равное себе**: как такое же, как и оно само, занимающее своё место в замысле Творца и **индивидуально ответственное только перед Творцом за исполнение этого замысла**. Поэтому, из уважения к Творцу, к ближнему и к самому себе, такое существо любит ближнего как самого себя. И эта вторая вечная истина, как и первая, утверждает индивидуальность как вечный принцип.

5. Это есть изначальное правление. Это также и окончательное правление; ибо эти первые принципы совершенны и неизменны; потому что **они извечно заложены в природе и взаимоотношениях разумных существ**. **И это правление, одновременно изначальное и окончательное, — это просто самоуправление — самоуправление в разуме и в Боге**. Ибо это простейший и яснейший довод разума — признать, что разумное существо обязано Творцу всем; и, следовательно, подчинение и почтение — это разумный долг творения перед Творцом. Это также простейший довод разума, что поскольку ближний в той же мере обязан Творцу, то его следует уважать и чтить так же, как каждый желал бы, чтобы уважали и чтили его самого.

6. Разум также ясно указывает, что, поскольку все они, как творения были сотворены и своим существованием обязаны Творцу, — это существование со всеми его сопровождающими способностями и силами **должно всегда использоваться строго в соответствии с волей и замыслом Творца**; ибо это ещё одно веление разума: **Творец никогда не мог замыслить, чтобы существование, способности или силы какого-либо существа использовались вопреки Его воле или вне Его замысла**. Поэтому это простейшее, очевиднейшее веление разума: это изначальное и окончательное правление, которое есть **самоуправление, — это самоуправление под Богом, с Богом и в Боге**. И это есть истинное самоуправление в самом высшем смысле.

## Происхождение зла

1. Бог сотворил все разумные существа **абсолютно свободными**. Он создал человека, как и прочих разумных существ, **нравственным существом**. **Свобода выбора — неотъемлемое условие для нравственности**. Создать разумное существо, лишённое способности выбирать, означало бы создать его неспособным к свободе. Поэтому Он создал человека, наравне с другими разумными существами, свободным в выборе; и **Он всегда уважает то, чему Сам является Автором — свободу воли**[[3]](#footnote-3). И когда, пользуясь этой свободой выбора, разумное существо решает, что его существование со всеми присущими ему способностями и силами **будет прожито в полном подчинении воле Творца и в пределах Его замысла** — таким образом, **действительно с Творцом и в Творце**, — это в самом истинном смысле является подлинным самоуправлением.

2. А когда служение, поклонение и преданность каждого разумного существа совершаются исключительно по его собственному свободному выбору, это, со стороны Бога, Верховного и истинного Правителя, **раскрывает принцип правления с согласия управляемых**. Таким образом, Божественное правление — как со стороны Правителя, так и со стороны подчинённых, Творца и творения — не только раскрыто, но и явлено **как правление совершенной свободы**[[4]](#footnote-4).

3. И теперь, в свете этих принципов, каким же образом грех мог вообще появиться? Задумайтесь: **если бы** с начала существования разумных существ и до настоящего времени **каждое разумное существо любило бы Бога всем сердцем, всей душой, всем разумением и всей силой своей, и свободно выбирало бы использовать все свои способности и силы согласно воле Божьей и в рамках замысла Божьего**, — тогда, до сего часа, не было бы ни греха, ни зла во вселенной. И если бы в этот самый момент некое существо решило использовать свои способности и силы вопреки воле Божьей и вне Его замысла — решило бы не любить Бога всем сердцем, душой, разумом и силой, — **это было бы чем-то новым и странным во вселенной: это бы внесло то, чего прежде не было**. И этим бы стало — зло (грех). **Таким образом, единственно возможный путь, каким зло могло войти во вселенную, — это если какое-либо разумное существо решает использовать дары своего существования независимо от Бога, вопреки Его воле и вне Его замысла**.

4. Именно так зло и вошло. Люцифер — величайшее из созданий, «помазанный херувим, чтобы осенять», который стоял на такой высоте совершенства, что ему подобало даже самому утверждать совершенство, был «полон мудрости и совершенен в красоте», безупречный в путях своих со дня своего создания[[5]](#footnote-5) — это возвышенное существо избрало вознести себя выше своего места, избрало осуществлять свои способности и силы вопреки воле Бога и вне замысла Бога. **И это было начало зла**. **И хотя зло до того ещё не существовало, любое разумное существо могло бы его породить, совершив этот выбор**. И хотя Люцифер и был тем, кто впервые породил зло, и за этим последовало всё его наводнение, — всё же каждый, кто теперь делает тот же выбор — использовать свои способности и силы независимо от Бога, — тем самым заявляет, что даже если бы зло еще никогда не возникло, он сам породил бы его сейчас; и что раз оно уже возникло, то он ныне сознательно ставит на нём свою печать одобрения.

5. Эти истины раскрывают величайшую и высшую истину: **не существует абстрактного принципа добра и принципа зла**; но (1) **Бог есть единственное благо**, а (2) **выбор отделения от Бога есть единственное зло**. Эту истину выразил Иисус, когда к Нему подошёл юноша и сказал: «Учитель благий! что сделать мне доброго, чтобы иметь жизнь вечную?» — и Иисус ответил: «Что ты называешь Меня благим? Никто не благ, как только один Бог»[[6]](#footnote-6). **В Боге, как в единственном источнике добра, изначально содержится всякая мыслимая доброта и блага**; **а в решении отойти от Бога заложено изначально всякое зло и всякая пагуба**, которую только можно вообразить. **В изначальном выборе Люцифера — жить, действовать и употреблять силы своей личности независимо от Бога — уже было заложено всё зло, которое когда-либо существовало или может существовать**. Так он стал князем зла, источником всего зла, какое только может знать вселенная.

6. Эта земля была создана, чтобы быть населённой[[7]](#footnote-7). Когда она была сотворена, Бог сотворил на ней человека и определил ему, **под властью Бога**, «владычествовать над рыбами морскими и над птицами небесными, и над всяким животным, пресмыкающимся по земле»[[8]](#footnote-8).

## Два пути

1. Правление человека изначально было **самоуправлением под Богом, с Богом и в Боге**; и **он был создан, чтобы пребывать в этом состоянии вовеки**. Но сатана, движимый злым честолюбием и жаждой узурпации, пришёл в этот мир; и человек избрал оставить Божье правление и избрал путь, противный Его воле и Его замыслу. Этим выбором он подпал под власть главного противника Божьего правления и автора беззакония. Мир сменил правителя. Но узурпатору владычества над землёй и человеком Бог сказал: «вражду положу между тобою и между женою, и между семенем твоим и между семенем ее»[[9]](#footnote-9). **Таким образом, Бог разрушил абсолютную власть сатаны над человеком и открыл путь для возвращения человека к верности Богу и, следовательно, к истинному правлению**; ибо это и было даром Христа — даром спасения от греха, в который человек был вовлечён. Началась история этого мира в его нынешнем виде.

2. Но даже тогда история мира не была бы такой, какова она есть, если бы не последовало ещё большее отступление; ибо, если бы все люди от Адама и далее приняли этот дар спасения, история мира не была бы такова. Насилие не стало бы характерной чертой пути человека. Не возникли бы народы, царства и империи, терзающие землю враждой, войнами и угнетением. **Существовало бы общество, но не было бы государств и царств**. Бог оставался бы единственным Правителем. Однако не все потомки Адама признали Бога; не все приняли дар спасения. Этот факт проявился сразу: ибо из первых двух сынов первого человека один избрал Путь истинного правления — самоуправления по воле Божьей и в пределах замысла Божьего; другой избрал путь беззакония и анархии — путь сатаны. И в этом первом разделении между избравшими Бога и отвергшими Его проявилось то, что всегда сопровождает выбор отделения от Бога: высокомерие, угнетение и убийство. **Каин, не избрав путь истинного самоуправления, не управлял собой**. Тогда он вознамерился управлять другим, поставив себя на место Бога для другого; а когда это не удалось, убил брата[[10]](#footnote-10).

3. Родился другой сын (Сиф), который избрал Путь истинного правления — самоуправления по воле Божьей и в пределах замысла Божьего. Ему было позволено жить, и его путь продолжили другие[[11]](#footnote-11). Каина же сменили последователи его пути — более того, усугубившие его; ибо его потомок в шестом поколении (Ламех) не только оправдал себя в убийстве, но и ввёл многожёнство[[12]](#footnote-12). **Так на земле обозначились два класса людей, и продолжили существовать**: беззаконные умножались, и беззаконие росло, пока «наполнилась земля злодеяниями». **Анархия стала всеобщей и настолько укоренившейся, что для её искоренения потребовались воды всемирного Потопа**. В ковчеге же, среди восьми человек, из всех жителей земли избравших Путь самоуправления, истинное правление было сохранено теми самыми водами, что уничтожили анархию. И так в третий раз Творец начал на земле род человеческий на основании принципа истинного правления — самоуправления с Богом и в Боге.

4. Но, несмотря на страшное свидетельство ужасных последствий избрания ложного пути, прошло совсем немного времени, **как этот путь снова был избран**; и **вновь появились два класса — те, кто на земле избрал истинное правление, и те, кто отверг его**. **Среди тех, кто избрал использовать свои способности и силы независимо от Бога, идолопоклонство стало заменой признания Бога**. Ибо «Но как они, познав Бога, не прославили Его, как Бога, и не возблагодарили, но осуетились в умствованиях своих, и омрачилось несмысленное их сердце; называя себя мудрыми, обезумели, и славу нетленного Бога изменили в образ, подобный тленному человеку, и птицам, и четвероногим, и пресмыкающимся»[[13]](#footnote-13). **И в той мере, в какой знание о Боге отвергалось, проявлялось отсутствие истинного правления, и воцарялись смятение и беззаконие**. **И по самой природе вещей среди идолопоклонников и насильников побеждали сильнейшие**. А когда сильный восторжествовал, он удерживал власть, завоёванную в борьбе; и в истинном духе ложного правления, отвергнув самоуправление по воле Божьей и в пределах замысла Божьего, он утверждал власть над другими по своей собственной воле и ради осуществления собственных намерений. Так возникла монархия — утверждение человека на месте Бога на земле.

2. Ной и потоп, допотопная цивилизация

3. Вавилон

4. Призвание Авраама

5. Вавилонский плен и империи Библии

1. Марк. 12:29, 30 [↑](#footnote-ref-1)
2. Стих 31 [↑](#footnote-ref-2)
3. См. Втор. 30:19; Ис.Н. 24:15; Откр. 22:17. [↑](#footnote-ref-3)
4. См. Ин. 8:31, 32, 36; Гал. 5:1. [↑](#footnote-ref-4)
5. См. Иез. 28:12, 14, 15, 17; Ис. 14:12-14 [↑](#footnote-ref-5)
6. Матф. 19:16, 17. [↑](#footnote-ref-6)
7. См. Ис. 45:18 [↑](#footnote-ref-7)
8. Быт. 1:26; См. Пс 8:5-9. [↑](#footnote-ref-8)
9. Быт. 3:15 [↑](#footnote-ref-9)
10. Быт. 4:6-8 [↑](#footnote-ref-10)
11. См. Быт. 4:25, 26 [↑](#footnote-ref-11)
12. См. Быт.4:19-23 [↑](#footnote-ref-12)
13. Рим. 1:21-23 [↑](#footnote-ref-13)