## Тема: Уважение к храму и церковная гордость

Матфея 17:22-27 *Когда же пришли они в Капернаум, то подошли к Петру собиратели дидрахм и сказали: Учитель ваш не даст ли дидрахмы? Он говорит: да. И когда вошел он в дом, то Иисус, предупредив его, сказал: как тебе кажется, Симон? цари земные с кого берут пошлины или подати? с сынов ли своих, или с посторонних? Петр говорит Ему: с посторонних. Иисус сказал ему: итак сыны свободны; но, чтобы нам не соблазнить их, пойди на море, брось уду, и первую рыбу, которая попадется, возьми, и, открыв у ней рот, найдешь статир; возьми его и отдай им за Меня и за себя.*

1. Вскоре после прибытия в город сборщик храмового налога подошел к Петру с вопросом: «Учитель ваш не даст ли дидрахмы?» **Этот налог был не гражданским, а религиозным сбором**, который каждый иудей обязан был платить ежегодно на содержание храма. **Отказ платить налог расценивался как нелояльность к храму** — в глазах раввинов это было тяжким грехом. Отношение Спасителя к раввинским законам и Его прямые обличения защитников преданий **давали повод обвинять Его в подрыве храмового служения**. Теперь враги увидели возможность опорочить Его. В лице сборщика налога они нашли готового союзника. {432.3}

**2. Петр усмотрел в вопросе сборщика намек на неверность Христа храму**. **Ревнуя о чести Учителя, он поспешно ответил, не посоветовавшись с Ним**, **что Иисус заплатит налог**. {433.1}

3. Но Петр не до конца понял намерения вопрошавшего. Некоторые категории людей освобождались от уплаты налога. Во времена Моисея, когда левиты были отделены для служения в святилище, им не было дано удела среди народа. Господь сказал: «Нет левиту части и удела с братьями его: Сам Господь есть удел его» (Второзаконие 10:9). Во дни Христа священники и левиты по-прежнему считались особо посвященными храму и **от них не требовалось вносить ежегодную плату на его содержание**. **Пророки также не обязаны были платить этот налог**. **Требуя налог с Иисуса, раввины отвергали Его притязания на звание пророка или учителя и обращались с Ним как с обычным человеком**. **Отказ платить налог был бы представлен как нелояльность к храму, тогда как уплата подтвердила бы их отрицание Его как пророка**. {433.2}

4. Незадолго до этого Петр признал Иисуса Сыном Божьим, но теперь упустил возможность ясно представить характер своего Учителя. **Своим ответом сборщику, что Иисус заплатит налог, он фактически поддержал ложное представление о Нем, которое старались распространить священники и начальники**. {433.3}

5. Когда Петр вошел в дом, **Спаситель не стал касаться произошедшего**, а спросил: «*Как тебе кажется, Симон? цари земные, с кого берут пошлины или подати? с сынов ли своих, или с посторонних?*» Петр ответил: «*С посторонних*». И Иисус сказал: «*Итак сыны свободны*». **Подданные платят налоги на содержание своего царя, но дети царя свободны от этого**. Так и народ Израиля, исповедующий себя народом Божьим, должен был содержать Его служение, **но Иисус, Сын Божий, не был обязан делать это**. Если священники и левиты освобождались от налога в силу своей связи с храмом, то тем более Он, **для Кого храм был домом Его Отца**. {433.4}

6. Если бы Иисус заплатил налог без возражений, Он фактически признал бы справедливость требования и тем самым отрекся бы от Своей Божественности. Но хотя Он и согласился выполнить требование, **Он отверг основание, на котором оно было предъявлено**. **Обеспечив уплату налога, Он дал доказательство Своей Божественной природы**. Стало очевидно, что **Он един с Богом и потому не обязан платить налог как простой подданный царства**. {434.1}

7. «*Пойди на море, — сказал Он Петру, — брось уду, и первую рыбу, которая попадется, возьми; и, открыв у нее рот, найдешь статир; возьми его и отдай им за Меня и за себя*». {434.2}

**8. Хотя Он облек Свою Божественность в человеческое естество, в этом чуде Он явил Свою славу**. Очевидно было, что это Тот, Кто через Давида провозгласил: «Мои все звери в лесу, и скот на тысяче гор. Знаю всех птиц на горах, и животные на полях предо Мною. Если бы Я взалкал, то не сказал бы тебе; ибо Моя вселенная и все, что наполняет ее» (Псалом 49:10–12). {434.3}

9. Хотя Иисус ясно дал понять, что не обязан платить налог, Он не вступал в спор с иудеями по этому поводу, так как они могли исказить Его слова и использовать против Него. Чтобы не подать повода к обвинению, Он сделал то, что не был обязан делать по праву. Этот урок был очень важен для учеников. **Вскоре их отношение к храмовому служению должно было резко измениться**, и Христос учил их **не вступать без нужды в противостояние с установленным порядком**. Насколько возможно, они должны были избегать поводов для превратного толкования их веры. **Хотя христиане не должны жертвовать ни одним принципом истины, им следует избегать споров, когда это возможно**. {434.4}

Ев. Луки 9:46-48 *Пришла же им мысль: кто бы из них был больше? Иисус же, видя помышление сердца их, взяв дитя, поставил его пред Собою и сказал им: кто примет сие дитя во имя Мое, тот Меня принимает; а кто примет Меня, тот принимает Пославшего Меня; ибо кто из вас меньше всех, тот будет велик.*

1. Пока Петр был на море, Иисус, оставшись в доме с остальными учениками, спросил их: «О чем вы рассуждали между собою по дороге?». Присутствие Иисуса и Его вопрос совершенно изменили их взгляд на то, о чем они спорили в пути. Стыд и самоосуждение лишили их слов. Иисус говорил им, что Ему предстоит умереть ради них, и теперь их эгоистичные стремления резко контрастировали с Его бескорыстной любовью. {434.5}

2. Когда Иисус говорил им о Своей предстоящей смерти и воскресении, Он стремился побудить их к беседе о великом испытании их веры. Если бы они были готовы принять то, что Он хотел открыть им, им удалось бы избежать горьких страданий и отчаяния. Его слова принесли бы им утешение в час утраты и разочарования. Но хотя Он так ясно говорил о том, что Его ожидает, **упоминание о скором возвращении в Иерусалим снова разожгло в них надежду, что Царство вот-вот будет установлено**. Это привело к спорам о том, кто займет высшие должности. Когда Петр вернулся с моря, ученики рассказали ему о вопросе Спасителя, и наконец, один из них осмелился спросить Иисуса: «Кто больше в Царстве Небесном?» {435.1}

3. Спаситель собрал учеников вокруг Себя и сказал им: «Кто хочет быть первым, будь из всех последним и всем слугою». Эти слова были торжественны и убедительны, но ученики были далеки от их понимания. То, что видел Христос, было сокрыто от них. **Они не понимали природу Его Царства**, и это неведение стало видимой причиной их спора. Но истинная причина лежала глубже. Объяснив природу Царства, **Христос мог бы на время прекратить их распри, но это не устранило бы корень проблемы**. Даже после полного откровения любой вопрос о первенстве мог снова вызвать раздор. Так после вознесения Христа в церкви могло возникнуть бедствие. **Борьба за высшее место была проявлением того самого духа, который положил начало великой борьбе в небесных мирах и который привел Христа с небес на смерть**. Перед Ним предстал образ Люцифера, «сына зари», (1) превосходящего славой всех ангелов у престола и (2) **связанного самыми тесными узами с Сыном Божьим**. Люцифер сказал: «Буду подобен Всевышнему» (Исаии 14:14), и желание возвыситься внесло раздор в небесные чертоги и изгнало множество ангелов из воинства Господня. Если бы Люцифер действительно хотел быть подобным Всевышнему, он никогда не покинул бы своего назначенного места на небе, ибо дух Всевышнего проявляется в самоотверженном служении. **Люцифер желал Божьей силы, но не Его характера**. Он стремился к высшему положению для себя, и всякий, кто движим его духом, будет стремиться к тому же. Таким образом, отчуждение, раздоры и борьба будут неизбежны. Власть захватывает сильнейший. **Царство сатаны — это царство силы**; **каждый считает другого препятствием на пути к собственному возвышению или ступенькой, по которой можно подняться выше**. {435.2}

4. В то время как Люцифер считал равенство с Богом чем-то, за что нужно ухватиться, Христос, Превознесенный, «уничижил Себя Самого, приняв образ раба, сделавшись подобным человекам и по виду став как человек; смирил Себя, быв послушным даже до смерти, и смерти крестной» (Филиппийцам 2:7–8). Теперь крест был перед Ним, а Его собственные ученики были так **наполнены себялюбием — самой сутью царства сатаны**, — что не могли сочувствовать своему Господу или даже понять Его, когда Он говорил о Своем уничижении ради них. {436.1}

**5. Очень нежно, но с торжественной серьезностью Иисус попытался исправить это зло**. Он показал, каким принципом управляется Царство Небесное и в чём заключается подлинное величие с точки зрения небесных стандартов. Те, кто движим гордостью и любовью к отличию, **думали о себе и о наградах, которые получат**, а не о том, **как вернуть Богу полученные дары**. **Таким не было места в Царстве Небесном, ибо они принадлежали к стану сатаны**. {436.2}

**6. Славе предшествует смирение**. Чтобы занять высокое место перед людьми, Небо выбирает того работника, который, как Иоанн Креститель, **занимает смиренное место перед Богом**. **Тот ученик, который более всего уподобился ребенку — самый успешный в труде для Бога**. Небесные силы сотрудничают с тем, кто ищет не возвышения себя, а спасения душ. Тот, кто глубже всего чувствует свою нужду в Божьей помощи, будет взывать о ней, и Святой **Дух откроет ему такие грани Иисуса, которые укрепят и возвысят душу**. Из общения с Христом он выйдет, чтобы трудиться ради погибающих во грехах. **Он помазан на свое служение и преуспеет там, где многие ученые и мудрые потерпят поражение**. {436.3}

7. Но когда люди возвышают себя, **считая себя необходимыми для успеха Божьего великого замысла, Господь устраняет их**. **Тогда становится очевидно, что Господь не зависит от них**. Работа не останавливается из-за их отсутствия, но продвигается с еще большей силой. {436.4}

8. Недостаточно было для учеников Иисуса просто понять природу Его Царства. **Им нужно было изменение сердца**, которое привело бы их в гармонию с его принципами. Призвав к Себе ребёнка, Иисус поставил его посреди них, затем нежно обнял его и сказал: «Если не обратитесь и не будете, как дети, не войдете в Царство Небесное». (1) Простота, (2) самоотверженность и (3) доверчивая любовь ребенка — **вот качества, которые ценит Небо**. Это и есть признаки истинного величия. {437.1}

9. Ещё раз Иисус объяснил ученикам, что Его Царство не определяется земной пышностью и почестями. У ног Иисуса все эти различия забываются. Богатый и бедный, ученый и невежда встречаются вместе, не думая о кастах или мирском превосходстве. **Все встречаются как души, купленные кровью**, одинаково зависимые от Того, Кто искупил их Богу. {437.2}

10. Искренняя, сокрушенная душа драгоценна в очах Божьих. **Он налагает Свою печать на людей** не по их рангу, не по богатству, не по интеллектуальному превосходству, а **по их единству со Христом**. **Господь славы доволен теми, кто кроток и смирен сердцем**. «Ты дал мне, — сказал Давид, — щит спасения Твоего... и милость Твоя» — как часть человеческого характера — «возвеличивает меня» (Псалтирь 17:36). {437.3}

11. «*Кто примет одно из таких детей во имя Мое, — сказал Иисус, — тот принимает Меня; а кто Меня примет, тот не Меня принимает, но пославшего Меня». «Так говорит Господь: небо — престол Мой, а земля — подножие ног Моих... вот, на кого Я призрю: на смиренного и сокрушенного духом и на трепещущего пред словом Моим*» (Исаии 66:1, 2). {437.4}

12. Слова Спасителя пробудили в учениках чувство недоверия к самим себе. Никто из них не был прямо упомянут в Его ответе; но Иоанн захотел спросить, были ли в одной ситуации его действия правильными. С детской простотой он изложил дело Иисусу: «Учитель! мы видели человека, который именем Твоим изгоняет бесов, а не ходит за нами; и запретили ему, потому что не ходит за нами». {437.5}

13. Иаков и Иоанн **думали**, что, запретив этому человеку, они **защищали честь своего Господа**, но теперь начали понимать, что **ревновали о своей собственной**. Они признали свою ошибку и приняли обличение Иисуса: «Не запрещайте ему; ибо никто, сотворивший чудо именем Моим, не может вскоре злословить Меня». **Нельзя отталкивать никого, кто хоть как-то проявляет своё дружелюбие по отношению ко Христу**. Многие были глубоко тронуты характером и делами Христа, и **их сердца открывались Ему с верой**. **Ученики, не умевшие читать мотивы, должны были быть осторожны, чтобы не обескуражить эти души**. Когда Иисус больше не будет лично с ними и работа останется в их руках, **они не должны были потакать духу исключительности и узости мышления**. Им следовало проявлять то же бесконечное сострадание, которое они видели в своем Учителе. {437.6}

**14. Тот факт, что кто-то не во всем соответствует нашим личным взглядам или мнениям, не дает нам права запрещать ему трудиться для Бога**. Христос — Великий Учитель; **мы не должны судить или повелевать, но в смирении каждый должен сидеть у ног Иисуса и учиться у Него**. Всякая душа, которую Бог сделал способной, становится каналом, через который Христос явит Свою прощающую любовь. **Как осторожны мы должны быть, чтобы не обескуражить кого-то из носителей света Божьего и тем самым не затмить те лучи, которые Он хотел бы пролить на мир!** {438.1}

15. Жестокость или холодность, проявленные учеником по отношению к тому, кого Христос привлекает к Себе, — такой поступок, как запрет Иоанна изгонять бесов именем Христа, — **мог привести к тому, что человек ступил бы на путь врага и погиб**. «Кто соблазнит одного из малых сих, верующих в Меня, — сказал Иисус, — тому лучше было бы, если бы повесили ему мельничный жернов на шею и бросили его в море». И Он добавил: «Если же рука твоя соблазняет тебя, отсеки ее: лучше тебе увечному войти в жизнь, нежели с двумя руками идти в геенну, в огонь неугасимый, где червь их не умирает и огонь не угасает. И если нога твоя соблазняет тебя, отсеки ее: лучше тебе войти в жизнь хромому, нежели с двумя ногами быть ввержену в геенну огненную» (Марка 9:43–45). {438.2}

16. Почему это было выражено с такой серьезностью, что серьезнее и быть не может? Потому что «Сын Человеческий пришел, чтобы спасти погибшее» (Луки 19:10). Разве ученики могут проявлять меньше заботы о душах ближних, чем проявил Небесный Владыка? Каждая душа куплена бесконечной ценой, и **как ужасен грех отвратить кого-то от Христа**, **сделав тщетными для него любовь, уничижение и страдания Спасителя**. {438.3}

17. «Горе миру от соблазнов, ибо надобно прийти соблазнам» (Матфея 18:7). **Мир, вдохновляемый сатаной, непременно будет противостоять последователям Христа и стремиться разрушить их веру**; **но горе тому, кто носит имя Христа, а сам занимается этим делом**. **Наш Господь опозорен теми, кто называет себя Его служителями, но искажает Его характер**; и многие обмануты и уведены на ложные пути. {438.4}

**18. Любая привычка или поступок, ведущие ко греху и позору для Христа, должны быть отброшены — какой бы жертвы это ни потребовало**. То, что бесчестит Бога, не может принести пользы душе. **Благословение неба не сопутствует тому, кто нарушает вечные принципы праведности**. Одного лелеемого греха достаточно, чтобы развратить характер и сбить с пути других. Если нужно ампутировать ногу и руку или же удалить глаз, чтобы спасти тело от смерти, то насколько более серьезно мы должны бороться с грехом, ведущим к погибели душу! {439.1}

19. В обрядовом служении каждая жертва приправлялась солью. Это, как и воскурение фимиама, означало, что **только праведность Христа может сделать служение приемлемым для Бога**. Ссылаясь на этот обычай, Иисус сказал: «Всякая жертва солью осолится». «Имейте в себе соль, и мир имейте между собой». Все, кто принесет себя «в жертву живую, святую, благоугодную Богу» (Римлянам 12:1), **должны принять спасительную соль — праведность нашего Спасителя**. **Тогда они станут «солью земли»**, сдерживая зло среди людей, как соль предохраняет продукты от порчи (Матфея 5:13). **Но если соль потеряла силу, если есть только видимость благочестия без любви Христовой, — тогда нет и силы к добру**. **Такая жизнь не может оказывать спасающего влияния на мир**. «Ваша энергия и эффективность в созидании Моего Царства, — говорит Иисус, — **зависят от того, примете ли вы Мой Дух**. Вы должны быть причастниками Моей благодати, дабы стать запахом живительным на жизнь. Тогда не будет соперничества, себялюбия, желания занять более высокое положение. У вас будет та любовь, которая не ищет своего, а пользы другого». {439.2}

20. Пусть кающийся грешник сосредоточит свой взор на «Агнце Божьем, Который берет на Себя грех мира» (Иоанна 1:29), и, созерцая Его, преобразится. Страх сменится радостью, сомнения — надеждой. **Возникнет благодарность**. **Каменное сердце сокрушится**. **Волна любви захлестнет душу**. **Христос теперь пребывает в нем как источник воды, текущей в жизнь вечную**. Когда мы смотрим на Иисуса, «Мужа скорбей и изведавшего болезни», трудящегося для спасения погибающих, отвергаемого, осмеиваемого, изгоняемого из города в город, пока не исполнится Его миссия; когда мы видим Его в Гефсимании, обливающегося кровавым потом, и на кресте, умирающего в муках, **— тогда наше «я» перестанет требовать признания (оно уже не рвется вперед)**. Взирая на Иисуса, мы устыдимся своего равнодушия, своей вялости, своего себялюбия. **Мы будем готовы быть кем угодно или даже ничем, лишь бы служить Господу от всего сердца**. Мы будем рады нести крест вслед за Иисусом, переносить испытания, позор или гонения ради Него. {439.3}