**Мера веры и вражда – через призму опыта Павла из 7 главы Римлян**

1. В Писании не так много сказано о необходимости иметь веру, зато очень и очень много — о необходимости «взращивать её» о возрастании в вере.

2. Причина в том, что всем людям изначально дана вера: и всё, что им нужно, — это взращивать её. **Никто не может получить больше веры, чем уже дано, не взращивая ту веру, которая уже дана**. И нет ничего, что росло бы так быстро, как вера, когда её взращивают — «возрастает вера ваша» (2 Фес. 1:3)

3. Вера — это ожидание того, что само Слово Божье исполнит то, что оно говорит; и упование \*только на Слово\*, чтобы оно совершило то, что обещает. Взращивать зависимость от Слова Божьего, от \*самого Слова\*, в том, что оно исполнит сказанное, — значит взращивать веру.

4. Вера — это «дар Божий» (Ефесянам 2:8), и то, что она дана каждому, ясно сказано в Писании: «*По мере веры, какую каждому Бог уделил*» (Римлянам 12:3). **Эта мера веры, которую «Бог уделил каждому», — это капитал, которым Бог наделяет и снаряжает «каждого человека, приходящего в мир»**; и от каждого ожидается, что он будет умножать этот капитал — взращивать его — для спасения своей души.

5. Нет опасности уменьшить этот капитал, если его использовать: **чем больше он используется, тем больше возрастает, тем сильнее растет**. И чем больше он растет, тем вернее обретаются праведность, мир и радость от Господа для полного спасения души.

6. Кроме того: вера приходит от Слова Божьего. Потому и сказано: «*Близко к тебе слово, в устах твоих и в сердце твоем, то есть слово веры, которое проповедуем*» (Римлянам 10:8). **Следовательно, оправдание верой — это оправдание, которое приходит через Слово Божье.** Если есть проблема с неверием в Слово, есть проблема с неверием и в оправдание. И сегодня многие люди не понимают, что: **При сотворении мира Бог назначил Христа провозгласить Слово, которое призвало всё к существованию.** Христос \*лишь произнес слово\* — и всё возникло. **И в искуплении, которое есть новое творение, Бог назначил Христа провозгласить Слово праведности.** И когда Христос говорит \*лишь слово\*, оно исполняется. Его Слово — в творении или искуплении — остается тем же.

6.1 Таким образом, вера, само слово веры, — должно быть в устах и в сердце каждого человека – по искупительному замыслу Господа.

7. Но я понимаю, что у многих эта мера веры, мера Слова глушится в терниях. Человек глушит, уничтожает это в своей жизни. А значит, Богу приходится каждый раз влиять на человека, создавать что-то в жизни человека, чтобы склонить человека к Господу, обратить внимание человека к вере, к Слову - через которое эта вера приходит.

ВОПРОС: Как это происходит?

8. Вот как: когда первые люди согрешили в саду, они полностью поверили сатане; они отдали себя ему целиком и оказались в его полной власти. Тогда между ними и сатаной было полное согласие и мир. Но Бог не оставил это так: Он разрушил это согласие, нарушил этот мир. И сделал Он это Своим Словом, сказав сатане: «*Я положу вражду между тобою и женою, и между семенем твоим и семенем её*» (Бытие 3:15).

УАЙТ: «**Только Бог может постоянно поддерживать вражду между семенем жены и семенем змея**. После грехопадения природа человека стала злой. Тогда между сатаной и падшим человеком воцарился мир. Если бы Бог не вмешался, люди заключили бы союз против неба и вместо вражды между собой вели бы лишь войну против Бога. **Нет природной вражды между падшими ангелами и падшими людьми**. И те, и другие — злы вследствие отступничества, а зло, где бы оно ни было, всегда объединяется против добра. Падшие ангелы и падшие люди вступают в союз. Мудрая стратегия сатаны заключалась в том, чтобы, склонив людей, как и ангелов, к мятежу, **сделать их своими посредниками**, через которых он мог бы объединять людей в бунте против неба. **Как только человек отдаляется от Бога, у него не остается сил для вражды против сатаны**. **Вражда на земле между человеком и сатаной — сверхъестественного происхождения**. **Если преобразующая сила Бога не будет ежедневно воздействовать на человеческое сердце, не возникнет и склонности (стремления) к благочестию**, но люди предпочтут оставаться пленниками сатаны, а не свободными во Христе Иисусе. Я говорю: Бог положит вражду. Человек не может сделать этого. **Когда воля подчиняется воле Божьей, это происходит лишь потому, что сердце и воля человека склоняются к Господу**». — (евангельский вестник July 1, 1898).

8. Эта вражда против сатаны, это отвращение ко злу, **которое Бог вкладывает в каждого человека Своим Словом, заставляет душу жаждать избавления**: и это избавление обретается только во Христе Иисусе (Римлянам 7:14–25). Это по сути подведение человека из состояния мирского плотского человека, к опыту плотского человека Рим. 7 но в сердце которого уже начинает происходить некая борьба, «*потому что желание добра есть во мне, но чтобы сделать оное, того не нахожу*» (ст. 18)

9. Таким образом, это Слово Божье, которое вселяет в каждую душу вражду к сатане, — это отвращение ко злу, требующее избавления, которое есть только во Христе Иисусе, — и есть дар веры людям; **это «мера веры», которую Бог уделил каждому; это «слово веры»**, которое в устах и в сердце каждого человека в мире. И как-то же эта меры веры (давайте ее назовем пока влияющей силой Божьей связанной с механизмом вражды, которую закладывает Бог в человека) – и будем отличать меру веры в части функционала от спасающей веры, которая привносит Христа в сердце человека – приводящая к опыту рождения свыше. (Условно будем отличать веру по функциям а не по природе. Ибо вера – дар Божий, и не важно полнота веры, или мера веры).

10. Я вижу, что лучше всего понять, механизм вражды к злу, меру веры как меру слова – на опыте Павла в 7 главе. Моя задача не стоит проанализировать сегодня все аспекты этой главы, но показать ряд моментов как это слово Божье, эта мера слова, мера веры, воспаляет вражду в Павле 7 главы, который будет подведен к опыту рождения свыше уже в 8 главе.

11. Посмотрим, на эту цитату из книги Шаги ко Христу, ст. 28, 29, потому что она описывает и Павла до обращения и Никодима и многих из нас. Я отмечу что в какой-то мере и интенсивности мы все проходим опыт «обращенного фарисея». Кто-то мог быть годами утвержденным в этом опыте, кто-то осознавал это в рамках своих мирских представлений, но в той или иной мере это присуще каждому человеку, каждый фарисей в своей сути, каждый религиозный в своей сути, каждый самоправедный в своей сути:

* «Мы могли, подобно Никодиму, льстить себе, что наша жизнь была праведной, что наш нравственный облик правилен, и думать, что нам не нужно смирять сердце перед Богом, как обычному грешнику. Но когда свет от Христа озарит наши души, мы увидим, насколько мы нечисты. **Мы обнаружим эгоистичные побуждения (мотивы), вражду против Бога, которая оскверняет каждый наш поступок в жизни**. Тогда **мы поймем**, что наша собственная праведность подобна грязным лохмотьям и что только Кровь Христа может очистить нас от осквернения грехом и обновить наши сердца по Его подобию». {28.3}
* **«Один луч славы Божией, один отблеск чистоты Христа, проникая в душу, делает каждое пятно осквернения болезненно отчетливым и обнажает уродство и недостатки человеческого характера**. Он показывает явно порочные желания, неверность сердца, нечистоту уст. Неверные поступки грешника, нарушающего закон Божий, становятся ему очевидны, и **его дух поражается и страдает под исследующим влиянием Духа Божьего**. **Он ненавидит себя, глядя на чистый, безупречный характер Христа**».

10. Это — первые шаги ко Христу. **Первый шаг — познание закона Божия не как просто юридического документа, а как обличающей силы**. На этой стадии Павел уже имел это познание, ибо говорит: «*Посему закон свят, и заповедь свята и праведна и добра... Ибо мы знаем, что закон духовен, а я плотян, продан греху*» (Рим. 7:12, 14).

11. Когда человек видит себя таким, каков он есть, такое познание всегда приводит к глубокому убеждению в грехе. Это убеждение, если не противиться ему, ведет к истинному покаянию.

* «Покаяние включает в себя сокрушение о грехе и отвращение от него» (Э. Уайт, Шаги ко Христу, с. 23.).

12. Истинное покаяние отличается от ложного покаяния Исава, Валаама, Ахана и Иуды, которые **не возненавидели сам грех, а лишь последствия**, когда поняли, что придётся пожать плоды своего пути. Истинное покаяние означает, что мы ненавидим сам грех, потому что это грех, так же как мы ненавидим грязь, потому что это грязь.

13. В опыте Павла — подлинная ненависть к греху и вместе с тем решительное усилие отвратиться от него. Он еще не узнал единственного истинного и успешного способа удалить от себя грех, но отвращался от него всеми силами и волей, какие у него были. Фактически его усилие и решимость были так велики, что он почти доходил до отчаяния. «*Я плотян, продан греху. Ибо не понимаю, что делаю: потому что не то делаю, что хочу, а что ненавижу, то делаю... желание добра есть во мне, но чтобы сделать оное, того не нахожу*» (Рим. 7:14, 15, 18).

14. Определенное количество шагов ко Христу уже сделано:

- познание,

- убеждение,

- исповедание проблемы,

- и очевидное решение ходить с Господом.

14. Но хотя это и есть определенные шаги «ко Христу», это еще не шаги «со Христом». Прежде чем мы действительно и полностью начнем ходить со Христом, должно последовать действие по принятому решению и осознанное посвящение – но кому? Мы должны увидеть Спасителя, уразуметь Того, кто есть источник жизни. Есть один правильный путь и много неправильных путей приближения к Богу. Если мы не знаем верного пути, мы будем искать напрасно, пока он не будет найден. Бог настолько основательно решил эту проблему – что сегодня нет проблем для людей Европы увидеть Христа через призму Вечного Евангелия.

15. Здесь, в седьмой главе Послания к Римлянам, у Павла было почти все, что ему было нужно:

- познание закона,

- глубокая ненависть к греху,

- осознание своего отчаянного греховного состояния,

- твердое решение служить Господу,

- приложение максимальных усилий для этого.

16. Но, не зная Божьего пути праведности, он все же мог только исповедовать: «Я плотян, продан греху». «Потому что желание добра есть во мне, но чтобы сделать оное, того не нахожу» (Римлянам 7:18).

ВОПРОС: Но кто запустил все эти процессы в Павле, если например сравнить его с обычным язычником, который совершенно не волнуют эти терзания Павла? Дух пророчества нам выше говорит: «**Вражда на земле между человеком и сатаной — сверхъестественного происхождения**. **Если преобразующая сила Бога не будет ежедневно воздействовать на человеческое сердце, не возникнет и склонности (стремления) к благочестию**, но люди предпочтут оставаться пленниками сатаны, а не свободными во Христе Иисусе»

17. Мера веры, мера слова, начало двигаться в отношении Павла, понятно, что события со Стефаном, гонения на христианскую церковь, всплеск работы совести – все было использовано Богом, для того чтобы поставить Павла на край скалы и явить ему Божье спасение.

ВОПРОС: Каким Павел был до этого?

18. Жизнь проходила без закона. Это означает, что в то время он был добровольным грешником. Он спокойно продолжал грешить, не испытывая угрызений совести, или, что хуже, считал себя истинным верующим. Это состояние фарисея в синагоге, который поднял голову и поблагодарил Бога за свою праведность, и точное состояние Лаодикийца, который думает, что он богат, разбогател и ни в чем не имеет нужды, но не знает, что он жалок, и нищ, и слеп, и наг. И, не зная о своей великой нищете, он доволен тем, что продолжает жить так до конца своих дней. Он действительно добровольный грешник.

19. Но человек из 7-й главы Послания к Римлянам знает закон, осознает свою греховность и нужду, испытывает живую ненависть к греху, который так легко опутывает его, и прилагает усилия, чтобы отвратиться от него. Он исповедует свое состояние и заявляет о своем удовольствии в законе Божьем и направляет свою волю на его соблюдение. То, что мы не хотим делать грехи, которые совершаем, означает наше осознание правды закона, который их запрещает. Но обличение — еще не обращение, хотя и весьма необходимый этап к этому состоянию. Пожелать сделать добро еще не достаточно.

20. Интеллектуально он убежден в правоте истины Божьей и поэтому переживает скажем так некое интеллектуальное обращение. За этим следует значительное соответствие требованиям закона, насколько это касается внешних действий. Он становится членом церкви, усердно трудится на благо дела, никогда не забывает платить десятину и приношения, и, судя по внешним проявлениям, он так же хорош, как и любой другой человек, и пользуется прекрасной репутацией благопристойности и порядочности (но на самом деле, это кажущееся соблюдение закона).

21. Таким образом, он многого достиг. Но — он все еще грешник. Если раньше он был добровольным грешником, то теперь он стал невольным грешником, но, повторим, всё ещё грешник.

22. Безусловно, произошли некоторые изменения, но эти изменения затронули только интеллектуальную часть его ума. Не произошло изменения в духовной природе человека, которая, будучи корнем проблемы, должна измениться, прежде чем человек сможет начать приносить подлинные плоды праведности.

23. Он молится об избавлении, о свободе, об освобождении. Это крик того, кто не свободен, кто находится в рабстве. В ответ на его мольбу он получает дар свободы, как видно из его благодарственной молитвы, которая следует сразу же: «*Благодарю Бога моего Иисусом Христом, Господом нашим*» (Рим. 7:25).

24. Начальные слова 8-й главы Послания к Римлянам вводят контраст, новое состояние: «*Итак нет ныне никакого осуждения тем, которые во Христе Иисусе живут не по плоти, но по духу*» (Рим. 8:1).

ВОПРОС: Если теперь нет осуждения, поскольку он свободен, то, что должно было быть до того, как он освободился?

25. Очевидный ответ — было осуждение. Человек, находящийся в рабстве у греха, находится под осуждением, тогда как свободный человек не находится под осуждением.

26. Все свидетельство главы говорит о том, что он в рабстве. «*Ибо мы знаем, что закон духовен, а я плотян, продан греху. Ибо не понимаю, что делаю: потому что не то делаю, что хочу, а что ненавижу, то делаю*» (Рим. 7:14–15).

27. Это не слова свободного человека. Это слова человека, находящегося в рабстве и неспособного делать то, что он хочет, и что он мог бы делать, будь он свободен. Он не свободен от рабства закона греха и смерти и поэтому должен находиться под осуждением.

**28. «Осуждение» — юридический термин, противоположностью которого является «оправдание».** Отсутствие осуждения означает оправдание. Следовательно, где есть осуждение, там точно нет оправдания. Поскольку человек из 7-й главы Послания к Римлянам находится под осуждением, то, несомненно, он не имеет оправдания. Как бы мы ни рассуждали, но факты говорят сами за себя.

29. Итак, Библия снова ясно показывает, что человек из 7-й главы Послания к Римлянам не готов к воскресению праведных. Нигде это не описано лучше, чем в следующих абзацах (Э. Дж. Ваггонер, Христос и Его праведность, с. 86, 87..):

* «Сколь многие люди на своем опыте доказали истинность этих Писаний. Сколь многие решались и решались вновь, и все же их самые искренние решения оказывались перед лицом искушения слабее воды. У них не было силы, и они не знали, что делать, и, к сожалению, их взор был обращен не столько на Бога, сколько на самих себя и врага. Их опыт, несомненно, был постоянной борьбой с грехом, но также и постоянным поражением».
* «Называете ли вы это истинным христианским опытом? Некоторые воображают, что так оно и есть. Тогда почему апостол в муках своей души воскликнул: «Бедный я человек! кто избавит меня от сего тела смерти?» (Рим. 7:24). Разве истинный христианин переживает тело смерти, настолько ужасное, от которого душа вынуждена взывать о избавлении? Конечно, нет...»
* «Что представляет собой это рабство и плен, уже было показано. **Это рабство греха, подневольность совершать грех даже против воли под властью унаследованных и приобретенных злых наклонностей, обычаев и привычек**. Разве Христос избавляет от истинного христианского опыта? Конечно, нет! Тогда рабство греха, на которое жалуется апостол в 7-й главе Послания к Римлянам, — это не опыт чада Божьего, а раба греха»

30. Беря пример Павла из 7 главы, мы также приходим к благодарности перед Богом, что он дал каждому человеку меру веры, а значит каждому меру Своего Слова. Что Он просвещает каждого, что Он источник возникающей вражды в каждом, что Он тот запускает работу совести, обличения сердца. Что Бог сумел подвести Павла к состоянию 7 главы Римлян и ввести его в чудный свет спасения 8 главы.

23. «*Но что говорит Писание? Близко к тебе слово, в устах твоих и в сердце твоем, то есть слово веры, которое проповедуем. Ибо если устами твоими будешь исповедывать Иисуса Господом и сердцем твоим веровать, что Бог воскресил Его из мертвых, то спасешься, потому что сердцем веруют к праведности, а устами исповедуют ко спасению*.» (Римлянам 10:8–10).

24. Давайте примем Вечное Евангелие и будем возрастать в вере, которую Бог дал нам, как и всякому другому человеку в мире; ибо «*понимание того, как упражняться в вере, — это наука Евангелия*».

**СРАВНЕНИЕ ЧЕЛОВЕКА**

|  |  |  |
| --- | --- | --- |
| **ПРЕЖДЕ ЧЕМ ВОЙТИ В ОПЫТ РИМЛЯНАМ 7** | **ВО ВРЕМЯ ОПЫТА РИМЛЯНАМ 7** | **И В ПЕРЕЖИВАНИИ ОПЫТА РИМЛЯНАМ 8** |
| Без закона Божьего в истине | Знает закон Божий в истине | Знает сам дух закона |
| Никакого восторга от закона | Восхищение законом в разуме | Наслаждается законом в уме и сердце |
| Без убеждений - самодовольный | Осужденный и осознающий | Осужденный и раскаявшийся |
| В рабстве, но не знает об этом | В рабстве и знает об этом | Свободен от власти греха |
| Под осуждением | Все еще под осуждением | Теперь нет осуждения |
| Поэтому не оправдан | Все еще не оправдан | Оправдан |
| Будучи побеждённым | Все еще будучи побеждённым | Теперь более чем победитель |
| Не рожденный свыше | До сих пор не родился заново | Рожденный заново |
| Неправедный | Все еще неправедный | Праведник |
| Не может угодить Богу | Все еще не может угодить Богу | Это действительно угодно Богу |
| Мертв | Все еще мертв | Жив |
| По плоти | По плоти | По духу |
| Не прилагает никаких усилий, чтобы повиноваться Богу | Прилагает все усилия, чтобы слушаться | Подчиняется по своей природе |
| Сознательный (добровольный) грешник | Теперь невольный грешник | Охотно подчиняется Закону |
| Не сын Божий | Все еще не сын Божий | Истинный сын Божий |
| Вне Завета | Здесь действует Ветхий Завет | Новый завет действует сейчас |
| Никакого ответа Богу | Подготовка к вступлению в новый завет | Ветхий завет отменен |
| СПАСЕНИЯ НЕТ | ВСЕ ЕЩЕ СПАСЕНИЯ НЕТ | ВОТ СПАСЕНИЕ! |