## Тема: «Добрый самарянин» - притча или реальная история?

Ев. Луки 10:25-37

В притче о добром самарянине Христос раскрывает сущность истинной религии. Он показывает, что она заключается не в системах, вероучениях или обрядах, но в совершении дел любви, в принесении наибольшей пользы другим, в подлинной доброте. {DA 497.1}

Когда Христос наставлял народ, «один законник встал и, искушая Его, сказал: Учитель! Что мне делать, чтобы наследовать жизнь вечную?». С затаённым вниманием многочисленное собрание ждало ответа. Священники и раввины надеялись уловить Христа, **побудив законника задать этот вопрос**. Но Спаситель не вступил в спор. Он потребовал ответа от самого вопрошавшего: «В законе что написано? — сказал Он, — как читаешь?». Иудеи по-прежнему обвиняли Иисуса в пренебрежении к закону, данному на Синае, но **Он связал вопрос спасения с исполнением Божьих заповедей**. {DA 497.2}

Законник ответил: «Возлюби Господа Бога твоего всем сердцем твоим, и всею душею твоею, и всею крепостию твоею, и всем разумением твоим, и ближнего твоего, как самого себя». Иисус сказал: «Правильно ты отвечал; так поступай, и будешь жить». {DA 497.3}

**Законник не был удовлетворен позицией и деятельностью фарисеев**. Он изучал Писания, желая постичь их истинный смысл. **Он имел жизненный интерес к этому вопросу и искренне спросил**: «Что мне делать?». В своём ответе о требованиях закона он прошёл мимо множества обрядовых и ритуальных предписаний. **Они не имели для него ценности**, и он указал на два великих принципа, на которых зиждется весь закон и пророки. Этот ответ, получивший одобрение Христа, поставил Спасителя в выгодное положение по отношению к раввинам. Они не могли осудить Его за то, что Он одобрил то, что было высказано толкователем закона. {DA 497.4}

«Так поступай, и будешь жить», — сказал Иисус. Он представил закон как Божественное единство и этим уроком показал, что невозможно соблюдать одну заповедь и нарушать другую, ибо **один и тот же принцип пронизывает их все**. Судьба человека будет определяться его послушанием всему закону. **Высшая любовь к Богу и беспристрастная любовь к человеку — вот принципы, которые должны воплощаться в жизни**. {DA 498.1}

**Законник обнаружил, что и сам является нарушителем закона**. Он был обличен проницательными словами Христа. **Праведность Закона, которую он утверждал, что понимает, он не исполнял**. **Он не проявлял любви к ближнему**. Требовалось покаяние, но вместо того чтобы раскаяться, он попытался оправдать себя. (1) Желая избежать обличения и (2) сохранить своё достоинство в глазах народа, он **стал доказывать, как трудно исполнить эту заповедь**. Слова Спасителя показали, что его вопрос был излишним, поскольку он сам мог на него ответить. И всё же он задал другой вопрос: «А кто мой ближний?» {DA 498.2}

Среди иудеев этот вопрос вызывал бесконечные споры. **Что касается язычников и самарян, тут у них сомнений не было: это были чужеземцы и враги**. **Но где провести границу среди своего народа и разных слоёв общества?** Кого священник, раввин, старейшина должны считать ближним? Они проводили свою жизнь в круговороте обрядов, чтобы очиститься. Прикосновение к невежественной и беспечной толпе, учили они, оскверняет и требует утомительных усилий для очищения. **Должны ли они считать «нечистых» своими ближними?** {DA 498.3}

И снова Иисус отказался вступать в спор. Он не осудил фанатизм тех, кто следил за Ним, дабы осудить Его. Но простой историей Он представил слушателям картину небесной любви, которая тронула все сердца и вызвала у законника признание истины. {DA 498.4}

Чтобы рассеять тьму, нужно впустить свет. **Лучший способ борьбы с заблуждением — представить истину**. Именно откровение Божьей любви обнажает уродство и грех сердца, сосредоточенного на самом себе. {DA 498.5}

«Некоторый человек, — сказал Иисус, — шел из Иерусалима в Иерихон и попался разбойникам, которые сняли с него одежду, изранили его и ушли, оставивши его едва живым. По случаю один священник шел тою дорогою и, увидев его, прошел мимо. Также и левит, быв на том месте, подошел, посмотрел и прошел мимо». **Это была не выдуманная сцена, а реальное событие[[1]](#footnote-1), которое было известно в точности так, как оно было описано**. **Священник и левит, прошедшие мимо, находились в той самой толпе, что слушала слова Христа**. {DA 499.1}

Путь из Иерусалима в Иерихон пролегал через часть Иудейской пустыни. Дорога шла по дикому, скалистому ущелью, кишащему разбойниками и часто становилась местом насилия. Именно здесь путник подвергся нападению: его ограбили, избили и полумёртвым оставили у дороги. Когда он лежал так, мимо прошёл священник, но лишь бросил взгляд на израненного. Затем появился левит. Желая узнать, что случилось, он остановился и посмотрел на страдальца. **Он понимал, что он должен был сделать, но это была неприятная обязанность**. Левит пожалел, что не пошел другим путем, чтобы не видеть этого израненного. Он убедил себя, что этот случай его не касается. {DA 499.2}

Оба эти человека занимали священные посты и **считались толкователями Писаний**. Они принадлежали к классу, специально избранному быть представителями Бога перед народом. Они должны были «снисходить невежествующим и заблуждающим» (Евреям 5:2), **чтобы направлять людей к познанию великой Божьей любви к человечеству**. Работа, к которой они были призваны, была той же, о которой Иисус говорил, описывая Своё собственное служение: «Дух Господень на Мне; ибо Он помазал Меня благовествовать нищим и послал Меня исцелять сокрушенных сердцем, проповедовать пленным освобождение, слепым прозрение, отпустить измученных на свободу» (Луки 4:18). {DA 499.3}

Ангелы небесные видят страдания Божьей семьи на земле и готовы сотрудничать с людьми, чтобы облегчить угнетение и горе. **В Своем провидении Бог привел священника и левита на дорогу, где лежал израненный страдалец**, чтобы они увидели его нужду в милости и помощи. **Всё небо наблюдало, смягчатся ли сердца этих людей от сострадания к человеческому горю**. Спаситель был Тем, Кто наставлял евреев в пустыне; из столпа облачного и огненного **Он преподавал уроки, совершенно отличные** от тех, какие теперь народ получал от своих священников и учителей. Милосердные постановления закона распространялись даже на животных, которые не могут выразить словами свои нужды и страдания. Моисею было дано такое указание для сынов Израилевых: «Если найдешь вола **врага твоего**, или осла его, заблудившегося, приведи его к нему. Если увидишь осла врага твоего упавшим под ношею своею, то не оставляй его; развьючь вместе с ним» (Исход 23:4, 5). Но в лице человека, израненного разбойниками, Иисус **представил случай страдающего брата**. Насколько более должны были их сердца быть тронуты жалостью к нему, нежели к вьючному животному! Через Моисея им было сказано, что Господь, их Бог, «Бог великий, сильный и страшный... Который дает суд сироте и вдове, и любит пришельца». Поэтому Господь и повелел: «Любите и вы пришельца», «люби его, как себя» (Второзаконие 10:17—19; Левит 19:34). {DA 500.1}

Иов говорил: «Странник не ночевал на улице; двери мои я отворял прохожему» (Иова 31:32). А когда два ангела в образе людей пришли в Содом, Лот «поклонился лицем до земли и сказал: государи мои! зайдите в дом раба вашего и ночуйте» (Бытие 19:1, 2). Священник и левит знали все эти уроки, но не применяли их в жизни. **Воспитанные в школе национальной нетерпимости, они стали эгоистичными, ограниченными и замкнутыми**. **Когда они увидели израненного человека, то не могли определить, принадлежит ли он к их народу**. Они подумали, что он, возможно, самарянин, и отвернулись от него. {DA 500.2}

В действиях священника и левита, как их описал Христос, законник не увидел ничего противоречащего тому, чему его учили относительно требований закона. Но теперь перед ним предстала другая картина:

Некоторый самарянин, проходя мимо, пришёл к тому месту, где находился пострадавший, и, увидев его, сжалился над ним. Он не стал выяснять, был ли незнакомец иудеем или язычником. Если бы это был иудей, самарянин хорошо знал, что, окажись их положения обратными, тот плюнул бы ему в лицо и прошел бы мимо с презрением. Но он не колебался из-за этого. **Он не подумал, что сам может подвергнуться насилию, задержавшись в этом месте**. Для него было достаточно того, что перед ним — страдающий человек, нуждающийся в помощи. Он снял с себя одежду, чтобы укрыть его. **Масло и вино, взятые для себя в дорогу, он использовал, чтобы исцелить и освежить раненого**. Он посадил его на своего осла и **медленно пошел рядом**, чтобы не причинить страдальцу лишней боли. Он привез его в гостиницу и заботился о нем всю ночь, нежно ухаживая за ним. Утром, когда больному стало лучше, самарянин решил продолжить путь. Но прежде он поручил его хозяину гостиницы, заплатил за уход и оставил деньги на дополнительные расходы. И даже этого ему показалось мало: он предусмотрел все возможные нужды, сказав хозяину: «Позаботься о нем; и если издержишь что более, я, когда возвращусь, отдам тебе» (Луки 10:35). {DA 503.1; DA 503.2}

Закончив рассказ, Иисус взглянул на законника — взглядом, который, казалось, проникал в саму его душу, — и спросил: «Кто из этих троих, думаешь ты, был ближний попавшемуся разбойникам?» (Луки 10:36). {DA 503.3}

Законник даже теперь не хотел произносить слово «самарянин» и ответил: «Оказавший ему милость». Тогда Иисус сказал ему: «Иди, и ты поступай так же». {DA 503.4}

Законник спросил Иисуса: «Что мне делать?» И Иисус, признавая любовь к Богу и человеку сутью (основанием) праведности, ответил: «Так поступай, и будешь жить». **Самарянин поступал по велению доброго и любящего сердца и этим доказал, что он исполнитель закона**. Христос велел законнику: «Иди, и ты поступай так же». **От детей Божьих ожидаются не только слова, но и дела**. «Кто говорит, что пребывает в Нем, тот должен поступать так, как Он поступал» (1 Иоанна 2:6). {DA 504.1}

В этом уроке наш мир нуждается сегодня не меньше, чем тогда, когда Христос преподал его. Эгоизм и холодный формализм почти погасили огонь любви и разрушили те благодатные качества, которые должны наполнять характер благоуханием. Многие, исповедующие Его имя, забыли, что **христиане должны представлять Христа**. **Если нет практического самоотречения ради блага других — в семье, в окружении, в церкви и где бы то ни было, — то, каково бы ни было наше исповедание, мы не христиане**. {DA 504.2}

**Ибо дух, который мы проявляем к нашим братьям, показывает, каков наш дух по отношению к Богу**. **Любовь Божья в сердце — единственный источник любви к ближнему**. «Кто говорит: «Я люблю Бога», а брата своего ненавидит, тот лжец; ибо не любящий брата своего, которого видит, как может любить Бога, Которого не видит?» «Возлюбленные... если мы любим друг друга, то Бог в нас пребывает, и любовь Его совершенна есть в нас» (1 Иоанна 4:11, 12, 20). {DA 505.1}

1. После беседы Иисуса с самарянкой у колодца (Иоан. 4), «многие самаряне… уверовали в Него по слову женщины» и «еще большее число уверовали по Его слову» (Иоан. 4:39–41). Это произошло в начале Его служения в Галилее. Следовательно, к моменту рассказа притчи (Лука 10) Иисус уже был известен и самарянам, и среди них были реальные обращённые. Мы вполне допускаем, что этот самарянин из притчи Христа, был одним из таких обращённых. [↑](#footnote-ref-1)