**Урок № 12 Верность Богу и ее результат. Испытание в принципах – ЧАСТЬ 1**

1. Чтобы полностью понять этот урок, необходимо уяснить обстоятельства. Ситуация такова: Навуходоносор, царь Вавилонский, осадил Иерусалим и взял его. «*И предал Господь в руку его Иоакима, царя Иудейского, и часть сосудов дома Божия*» (Дан. 1:2). «*По повелению Господа было [это] с Иудою, чтобы отвергнуть [его] от лица Его за грехи Манассии, за все, что он сделал; и за кровь невинную, которую он пролил, наполнив Иерусалим кровью невинною, Господь не захотел простить*» (4 Цар. 24:3–4). Перечислив различные народы, включая Иудею, Бог сказал: «*И ныне Я отдаю все земли сии в руку Навуходоносора, царя Вавилонского, раба Моего, и даже зверей полевых отдаю ему на служение*» (Иер. 27:6). Таким образом, Навуходоносор имел такое же право на власть, как и любой из царей Иудеи. Из-за своих грехов народ Израиля был предан в руки царя Вавилонского. **Их плен был лишь внешним проявлением рабства греха, в которое они добровольно вступили**..

2. Навуходоносор был человеком широких взглядов, ревностно заботившимся о благополучии своего царства. Он умел распознавать достоинства, где бы их ни видел, и стремился использовать их. Соответственно, он приказал, чтобы наиболее перспективные из пленников Иудеи **были обучены в царских школах, дабы быть подготовленными к ответственной службе в государстве**.

3. Избранные были «из сынов Израилевых, из рода царского и княжеского, привел отроков, у которых «*нет никакого телесного недостатка, красивых видом, и понятливых для всякой науки, и разумеющих науки, и смышленых и годных служить в чертогах царских*». Их должны были научить «*книгам и языку Халдейскому. И назначил им царь ежедневную пищу с царского стола и вино, которое сам пил, и велел воспитывать их три года, по истечении которых они должны были предстать пред царя*» (Дан. 1:3–5). Среди них были Даниил, Анания, Мисаил и Азария. Эти четверо, по-видимому, были особенно близкими друзьями, причём Даниил выделялся среди них как лидер.

4. Из записи ясно, что пленники должны были пройти испытание, прежде чем получить право на это обучение; иначе нельзя было бы узнать, обладают ли они пониманием наук. К моменту начала этого урока они уже прошли испытание и были готовы приступить к трёхлетнему курсу обучения.

5. Но Даниил ещё не был готов приступить к учёбе. Не всё было так, как должно, и хотя он был пленником в Вавилоне, он оставался свободным человеком Божьим. **Не всё ему нравилось, а значит, было неправильным, потому что его предпочтения совпадали с волей Божьей**. **Он любил только то, что любил Бог**.

ВОПРОС: В чём же была проблема?

6. Он не был доволен пищей. Он не жаловался, что ему не хватает еды, или что дома он привык к лучшему столу и не может жить на таком рационе; ничего подобного. Его жалоба заключалась в том, что пища была слишком изысканной. Восьмой стих гласит: «*Даниил положил в сердце своем не оскверняться яствами со стола царского*». Он хотел простой пищи. Безусловно, Даниил был человеком необыкновенным. Этот эпизод в начале его пути ярко это характеризует.

7. В Данииле не было ничего придирчивого. Хотя он твёрдо решил в сердце, как поступит, он не устроил сцены. **Он не выставлял напоказ свои принципы и не заявлял, что не нарушит их даже ради царя**. **Люди, имеющие твёрдую решимость, основанную на прочном фундаменте, не нуждаются в шумихе**. Те, кто так поступает, компенсируют этим свою неустойчивость и обычно сдаются, когда на них оказывают давление. **Более того, самим своим поведением они гарантируют, что на них обрушится серьёзное давление**. Но решимость Даниила была слишком глубока для шума. Он не собирался есть пищу, назначенную царём, однако вежливо попросил начальника евнухов дать им что-нибудь другое.

7.1 Была и еще одна причина: Даниил решил не оскверняться царской пищей и вином. У Даниила были иные причины для такого выбора, помимо влияния такого рациона на его физическое состояние, хотя он и получил бы значительные преимущества в этом отношении от предложенного им самим питания. Однако часто случалось, что мясо, употребляемое царями и князьями языческих народов (которые нередко были и их верховными жрецами), **сначала приносилось в жертву идолам, а вино возливалось перед ними как возлияние**. Более того, некоторые виды мяса, которые употреблялись при дворе, считались нечистыми по еврейскому закону. По любой из этих причин Даниил не мог, не нарушая своих религиозных принципов, употреблять эти продукты. Поэтому он попросил — не из упрямого или строптивого нрава, а по совести — не принуждать его оскверняться, и почтительно изложил свою просьбу должностному лицу.

8. «*Когда Господу угодны пути человека, Он и врагов его примиряет с ним*» (Притч. 16:7). Пути и намерения Даниила были угодны Господу, и потому Он «возбудил милость и благорасположение начальника евнухов» к Даниилу. Тот был готов исполнить любую просьбу Даниила, но боялся сделать что-либо вопреки приказу царя. Он не мог себе представить, как можно сохранить здоровье и силу, будучи лишённым изобильной царской пищи; и такое резкое изменение, какое предлагал Даниил, он опасался, приведёт к тому, что юноши станут худыми и слабыми, не смогут выполнять возложенные на них обязанности, и это вызовет гнев царя

9. Но Даниил сочетал мудрость змея с кротостью голубя. Он не стал спорить с начальником, а предложил практическое испытание. Он сказал: «*сделай опыт над рабами твоими в течение десяти дней; пусть дают нам в пищу овощи и воду для питья; и потом пусть явятся перед тобою лица наши и лица тех отроков, которые питаются царскою пищею, и затем поступай с рабами твоими, как увидишь*» (ст. 12, 13). Никто не мог возразить против столь разумной просьбы. Всё, чего желал царь, — чтобы юноши получали такое питание, которое поддерживало бы их в наилучшем состоянии для учёбы и работы. **Десять дней не могли иметь большого значения**, и если по истечении этого срока эксперимент окажется неудачным, молодые люди быстро восстановятся при царском обильном довольствии. Тем не менее **сам факт проведения испытания показывает, какое влияние Даниил имел на царских слуг**.

ВОПРОС: Каков был результат?

10. «*По истечении же десяти дней лица их оказались красивее, и телом они были полнее всех тех отроков, которые питались царскими яствами. Тогда Амелсар брал их кушанье и вино для питья и давал им овощи*» (Дан. 1:15–16).

ЗАМЕТКА: Даниил попросил себе и трем своим товарищам в пищу овощи и воду. Под «овощами» подразумевается растительная пища из разряда бобовых, таких как горох, фасоль и т. п. Багстер говорит: ««Zeroim» означает все бобовые растения, которые не жнут, а выдергивают или срывают; они, хотя и полезны для здоровья, не были созданы природой для того, чтобы сделать их более тучными в физическом отношении, чем других».

(Еврейское слово «zeroim», переведенное здесь как «овощи», имеет тот же корень, что и слово «семя» в повествовании о творении, где упоминается «всякая трава, сеющая семя», и также «всякое дерево, у которого плод древес­ный, «сеющий семя» (см. Бытие 1:29). Отсюда достаточно ясно, что просьба Даниила включала зерновые, бобовые и фрукты. Затем, если мы правильно понимаем Бытие 9:3, «зелень травная» также должна входить в питание, о котором просил Даниил. Другими словами, меню, о котором просил Даниил и которое он получил, состояло из злаков, бобовых, фруктов, орехов и ово­щей – полноценная разнообразная вегетарианская диета вместе с наилучшим напитком для человека и животного – чистой водой. Кембриджская Библия имеет следующую заметку по слову «zeroim»: овощная пища во всем своем разнообразии… Гезений дает такое определение: трава, сеющая семя, зелень, овощи и другая вегетарианская пища, которая употреблялась в полупосте, в противо­положность мясной пище и деликатесам).

Десятидневное испытание этого рациона дало благоприятные результаты, и им было позволено продолжать его в течение всего времени подготовки к службе при дворе. Их прибавка в теле и улучшение внешнего вида, произошедшие за эти десять дней, **едва ли можно приписать естественному действию такого питания**, ибо **оно вряд ли могло дать столь заметный эффект за столь короткий срок**. Не гораздо ли естественнее заключить, что **этот результат был следствием особого вмешательства Господа, как знамение Его благоволения к избранному ими пути**, который, если бы они продолжали следовать ему, со временем привел бы к тому же результату через естественное действие законов их природы?

ВОПРОС: Теперь возникает вопрос: почему это было записано?

11. Ответ в том, что это написано «*в наставление нам*» (Рим. 15:4).

12. Простая пища наилучшая для человека.

13. Принцип, за который стоял Даниил, заключался в простоте питания. **Даниил не жертвовал чем-то, отказываясь от царских яств; он не желал их, потому что знал, что они ему не полезны, и был воспитан предпочитать то, что для него лучше**. Результат показал, что самая простая пища наилучша для практических целей.

14. Простое питание с малым разнообразием лучше всего подходит для тяжёлого труда, особенно умственного.

15. Критерием ценности пищи является то, что она делает для человека. Пища предназначена для восстановления сил. «*Благо тебе, земля, когда царь у тебя из благородного рода, и князья твои едят вовремя, для подкрепления, а не для пресыщения*!» (Еккл. 10:17). Люди не всегда могут определить качество пищи по вкусу, потому что почти у всех вкус извращён. Однако Бог создал пищу так, чтобы она радовала вкус, и дал нам это чувство, чтобы мы получали удовольствие от еды. Но самая лучшая пища покажется безвкусной извращённому вкусу, поэтому нам нужно воспитывать свой вкус. Всё, что поддерживает тело в наилучшем состоянии, даёт мышечную силу, ясность ума и способность переносить лишения, — и есть лучшая пища, и мы должны приучить себя наслаждаться ею. Когда вкус воспитан правильно, изысканные блюда и мясо станут неприятны, а простая, но здоровая пища будет съедаться с удовольствием..

16. Но был и дальнейший результат выбора Даниила. «*Этим четырём отрокам Бог дал знание и разумение всякой книги и мудрости, а Даниилу ещё дар разуметь все видения и сны. Когда прошёл срок, назначенный царём для их представления, начальник евнухов привёл их к Навуходоносору. Царь говорил с ними, и никто не оказался подобным Даниилу, Анании, Мисаилу и Азарии; потому они и стали служить пред царём. И во всяком деле мудрого разумения, о чём ни спрашивал их царь, он находил их в десять раз выше всех тайноведцев и волхвов, какие были во всём царстве его*» (Дан. 1:17–20). Несомненно, такой результат стоил бы даже жертвы, но, как мы видели, Даниил не жертвовал ничем — он ел и наслаждался тем, что было хорошо. Не жертва — постоянно пребывать в радости и наслаждении.

ВОПРОС: Было ли это чудом?

17. Несомненно, но лишь такое чудо, которое может совершаться в любое время и для любого. Обретение мудрости — чудо, «*Ибо Господь дает мудрость; из уст Его - знание и разум*» (Притч. 2:6). **Даниил и его друзья полностью отдали себя в руки Господа, и Он в ответ отдал им Себя**. Бог желает и жаждет дать каждому человеку мудрость и разумение. Его стремление выражено в словах апостола Павла: «*молюсь о том, чтобы любовь ваша еще более и более возрастала в познании и всяком чувстве*» (Флп. 1:9). А также: «*вы исполнялись познанием воли Его, во всякой премудрости и разумении духовном, чтобы поступали достойно Бога, во всем угождая [Ему], принося плод во всяком деле благом и возрастая в познании Бога*» (Кол. 1:9–10). Проблема большинства из нас в том, что мы ставим препятствия на пути к этому результату. Мы засоряем свой организм нездоровой пищей и её избытком, извращая порядок вещей: если пища должна лишь поддерживать тело, мы заставляем тело бороться с тем, что ему бесполезно. Таким образом, вместо того чтобы есть, чтобы жить, мы живём, чтобы есть. **Очевидно, что пока мы в таком состоянии, Святой Дух Божий не может управлять нами и просвещать нас**. Как мы можем ожидать, что Бог даст нам ясность мышления и силу разума, если мы сознательно делаем то, что притупляет чувства? Это всё равно что сунуть руку в огонь и ожидать, что Бог убережёт пальцы от ожога.

ВОПРОС: Откуда Даниил и его товарищи получили мудрость?

18. Бог дал им её. **Мы даже не представляем, сколько мудрости Бог может дать человеку с так называемыми «обычными способностями», потому что Он так редко получает возможность это показать**. Те еврейские юноши учились в Вавилоне у мудрейших людей царства, но свои знания они получили не от них.

ВОПРОС: Откуда мы знаем?

19. Из того, что через три года они знали в десять раз больше всех мудрецов царства, включая их учителей. Они привели себя в гармонию с Божьим законом, и Он наполнил их. Так они испытали то, о чём сказал псалмопевец: «*Я стал разумнее всех учителей моих, ибо размышляю об откровениях Твоих*» (Пс. 118:99). «*Я сведущ более старцев, ибо заповеди Твои храню*» (ст. 100).

20. Вот то, что должно привлечь внимание каждого. В наши дни мысль о том, что человек может научиться большему от Бога и Его Слова, чем от людей, почти не встречается. Это не умаляет того, что кто-либо знает. Всякая истинная мудрость, каким бы человеком она ни была обретена, исходит от Бога, от Которого нисходит всякое доброе и совершенное даяние (Иак. 1:17). И люди действительно могут помогать своим ближним в познании. Однако факт остаётся фактом: нет учителя, равного Богу (Иов 36:22). **В послушании всем заповедям Божьим и полном подчинении Его совершенной жизни заключены безграничные возможности мудрости**

21. Пока эта глава перед нами, отметим ещё два-три урока.

А. Даниил был пленником в Вавилоне, как и остальные иудеи, но при этом остался благочестивым юношей. Иудеи были уведены в плен за свои грехи, но Даниил — один из немногих, о ком в Писании нет ни одного упрёка. Таким образом, мы видим, что добрые люди могут страдать в этой жизни из-за злых дел других.

Б. Однако то, что праведники страдают из-за чужих грехов, — не повод для ропота. Праведника нельзя сделать пленником, даже если его закуют в цепи. Даниил в Вавилоне был свободен. Когда Бог допускает, чтобы Его слуги терпели лишения из-за зла других, это всегда служит доброй цели. У Бога было дело для Даниила в Вавилоне, как и всегда для Его слуг, где бы они ни были (сравните с Иосифом в Египте). Даниил был свободен от вавилонского духа — гордости и возвышения себя над Богом, потому и остался свободным в Вавилоне. Иисус сказал: «*Если пребудете в слове Моём, то вы истинно Мои ученики, и познаете истину, и истина сделает вас свободными*». «*Итак, если Сын освободит вас, то истинно свободны будете*» (Ин. 8:31–32, 36).

В. Нет нужды идти на компромисс с принципами. Даниил оказался в безвыходном, казалось бы, положении. Многие думают, что если они гости у важной особы, вежливость требует, чтобы они пили его вино и ели его изысканные яства. И они отказываются от своих принципов, боясь обидеть хозяина. Возможно, они даже заявят, что не одобряют такого питания, но «сделают исключение в этот раз», чем только ухудшат дело. Но Даниил был не просто гостем, который мог уйти, если пожелает, — он был пленником, подчинённым воле абсолютного монарха, чьё слово было законом и кто мог мановением головы отправить неугодного на казнь. Если у кого-то и был повод поступиться принципами, так это у Даниила — но он не сделал этого. Он знал, что правильно и что угодно Богу, и именно так он и поступил, каковы бы ни были последствия. За эту верность истине и правде Бог расчистил ему путь.

22. Когда Бог допускает, чтобы Его слуга оказался в трудном месте, где истину не чтут, это для того, чтобы иметь там Своего свидетеля.

23. Твёрдость характера и верность принципам вызывают уважение даже у мира. Поступок Даниила не мог остаться незамеченным, и его возвышение стало торжеством истины. **Сама его просьба привлекла к нему внимание, а когда стало ясно, что в его выборе была мудрость, истина восторжествовала**.

**24. Человек, изменяющий доверию Бога в критический момент, бесполезен**. Его обходят стороной, как одного из толпы. А тот, кто вяло заявляет о своих принципах, но отступает от них „в этот раз“, навлекает на себя презрение и заставляет других думать, что в истине нет силы. Да сделает нас Бог такими же верными, как Даниил! И Он сделает это, если мы захотим и будем доверять Ему.