**Тема: ТРИ ключевые задачи, которые исполнил Сын Человеческий**

1. После грехопадения прошло не менее 4000 лет, прежде чем была принесена искупительная жертва, посредством которой была уплачена цена выкупа, обеспечивая возможность всем желающим вернуться в общение с Богом. Патриархи и пророки Ветхого Завета понимали это. **Все они с уверенностью смотрели вперед, на тот будущий момент, когда будет уплачена цена искупления, благодаря которой они уже были освобождены**. Среди вдохновленных мужей, живших до Первого пришествия, не было ни одного, кто уповал бы на уже совершённое искупление. Каждый из них ожидал жертву, которая должна была быть принесена, когда явится прообраз Агнца.

2. Адам и Ева были первыми, кому был объяснён план спасения. Их не учили, что Христос уже совершил искупление, но что Он предложил совершить его, дал слово сделать это и исполнит Своё обещание в надлежащее время.

\*Патриархи и пророки, с. 66\*. Небесные ангелы более полно открыли нашим первым родителям план, разработанный для их спасения. Адама и его спутницу заверили, что, несмотря на их великий грех, они не будут оставлены под властью сатаны. **Сын Божий предложил искупить их грех Своей жизнью**. **Им будет предоставлен испытательный срок**, и через покаяние и веру во Христа они смогут снова стать детьми Божьими. {66.2}

\*Патриархи и пророки, с. 72\* «Верою Авель принес Богу жертву лучшую, нежели Каин» (Евреям 11:4). **Авель постиг великие принципы искупления**. Он видел себя грешником, видел, что **грех** и его наказание, **смерть**, **стоят между его душой и общением с Богом**. Отнимая жизнь у жертвенного животного и принося его в жертву, он признавал таким образом требования нарушенного закона. **Через пролитую кровь он смотрел на будущую жертву - Христа, умирающего на Голгофском кресте**; и, уповая на искупление, которое должно было быть совершено, он **получил свидетельство, что он праведен, а его жертва принята**. {72.3}

3. Нет сомнений в том, что Авель правильно понимал план искупления, ибо здесь написано: «Авель постиг великие принципы искупления».

4. Он правильно понимал, что жертвенный агнец был прообразом, а прообразы всегда указывают на будущие события, но никогда — на уже свершившееся. Он знал, что, когда Спаситель наконец явится, искупление будет совершено, и **план спасения перейдёт из предварительного** **статуса в окончательно утверждённый**.

5. Енох, который был вознесён на небо, ходил с Богом так, как это удавалось немногим, если вообще удавалось кому-либо. Он был могущественным пророком Господа, через которого Всевышний передавал Своему народу удивительные откровения. Он жил во времена, когда безысходность и отчаяние, казалось, окутывали человеческий род.

\*Патриархи и пророки, с. 88\* Но наставления, которые Бог дал Адаму, которые повторил Сиф, и которые были подтверждены примером Еноха, рассеяли мрак и тьму и **дали человеку надежду на то, что как через Адама пришла смерть, так через обещанного Искупителя придет жизнь и бессмертие**.

6. Авраам был ещё одним, кого Господь тщательно наставил в принципах спасения, и в результате отец верующих обрёл веру в грядущего Искупителя.

\*Патриархи и пророки, с. 154\* Через символы и обетования Бог предвозвестил благую весть Аврааму (см. Галатам 3:8). И **вера патриарха была направлена на грядущего Искупителя**.

7. Когда Израиль вышел из Египта, жертва пасхального агнца указывала вперёд, на искупительную жертву, а не назад — на уже принесённую жертву.

\*Патриархи и пророки, с. 539\* **На четырнадцатый день месяца вечером праздновалась Пасха.** Торжественные и значимые обряды этого праздника напоминали о чудесном избавлении из египетского рабства и указывали на будущую жертву, которая освободит людей от рабства греха. Когда Спаситель отдал Свою жизнь на Голгофе, Пасха утратила свое символическое значение, и **было установлено таинство Вечери Господней как воспоминание о том же событии, прообразом которого была Пасха**. {539.5}

8. Вскоре после исхода из Египта израильтяне, согласно Божьим указаниям, построили скинию и установили полную систему жертвоприношений. Эти божественно установленные обряды были предназначены для того, чтобы направить их внимание на искупительную цену, которая должна была быть уплачена, когда Спаситель явится при Своём Первом пришествии.

\*Комментарий АСД, т. 1, с. 1111\* Грехи народа символически переносились на священника, совершающего служение, который был посредником для народа. Сам священник не мог стать жертвой за грех и совершить искупление своей жизнью, ибо он тоже был грешником. Поэтому вместо того, чтобы самому понести смерть, он убивал непорочного агнца; наказание за грех переносилось на невинное животное, которое таким образом становилось его непосредственным заместителем и прообразом совершенной жертвы Иисуса Христа. Через кровь этой жертвы человек с верой взирал вперёд на кровь Христа, которая должна была искупить грехи мира.

9. Таким образом, можно продолжить тщательное изучение Ветхого Завета, где обнаружится, что все, кого Бог научил, понимали Евангелие и знали, что искупительная жертва не была принесена сразу после грехопадения человека, но что она должна была быть принесена Христом, когда Он придёт на землю. Они с радостью осознавали удивительный факт, что тем временем они могут обрести спасение через веру в жертву, которую ещё предстояло принести. Ветхозаветные верующие спасались точно так же, как и новозаветные христиане.

ВОПРОСЫ: Но почему Спаситель так долго медлил с принесением великой жертвы, которая обеспечила спасение человека? Не было бы гораздо проще совершить искупление сразу после грехопадения?

10. **Несомненно, Спаситель умер бы сразу после грехопадения человека, если бы единственной целью этого было спасение человечества**. Но это был наименее важным аспектом Его работы, ибо предстояло совершить гораздо больше, чем искупление человечества:

\*Патриархи и пророки, с. 68, 69\* **Но план искупления имел еще более широкую и глубокую цель, чем спасение человека**. Христос пришел на землю не только для этого; не только для того, чтобы жители этого маленького мира могли относиться к закону Божьему так, как следует к нему относиться; но для того, чтобы **оправдать характер Бога перед всей вселенной**. Именно на этот результат Своей великой жертвы - ее влияние как на разумные существа других миров, а также на человека - Спаситель рассчитывал, когда перед самым Своим распятием сказал: «Ныне суд миру сему; ныне князь мира сего изгнан будет вон; и когда Я вознесен буду от земли, **всех привлеку к Себе**»[[1]](#footnote-1) (Иоанна 12:31, 32). Поступок Христа, умершего ради спасения человека, не только сделает небеса доступными для людей, но и **перед всей вселенной оправдает Бога** и **Его Сына в их борьбе с восстанием сатаны**. Это установило бы вечность закона Божьего и раскрыло бы природу и последствия греха. {68.2}

11. Правильное понимание этого отрывка потребует от многих переоценки труда Христа. **Вместо того чтобы считать спасение человека Его единственной и наиважнейшей работой, следует увидеть, что оно имело минимальное значение по сравнению с Его гораздо более великой миссией**. Хотя остаётся верным, что Христос всё равно пришёл бы и умер, даже если бы был только один грешник для спасения, факт в том, что на Спасителе лежали другие, более великие обязанности.

12. Крайне важно, чтобы каждый верующий в Иисуса понимал это. Когда эта великая истина будет по-настоящему осознана, она окажется очень смиряющим опытом. Это, конечно, не приведёт к гордости и самовозвышению, как некоторые могут опасаться.

13. Давайте теперь перечислим основные задачи, которые Христос должен был выполнить, чтобы обеспечить победу сил праведности в великой борьбе между Христом и сатаной.

**1. Оправдание имени Бога**

1. Его первостепенной обязанностью было раскрыть глубины и широты Божьего характера так ясно и всесторонне, чтобы всякое сомнение в любви и справедливости Всевышнего навсегда исчезло из умов как праведных, так и нечестивых.

2. В то же время Он должен был настолько полно разоблачить грех, чтобы лишить его всякого оправдания для существования. Так же абсолютно, как Он должен был доказать, что Бог есть только любовь, истина и праведность, Он должен был показать, что грех есть только ненависть, обман и неправедность.

3. Эта работа не могла быть выполнена на небе, когда восстание только появилось. В то время грех был обнаружен только в сатане и его ангелах и был так искусно прикрыт мнимой праведностью, что его невозможно было полностью и эффективно разоблачить. Также в то время нельзя было удовлетворительно раскрыть полноту Божьего характера. Праведность сияет ярче всего там, где зло атакует её в самых уродливых проявлениях.

4. **Поэтому полное откровение Божьего характера и глубокое разоблачение сатанинского не могли произойти до Голгофы, поскольку до этого времени эти условия не развились до необходимой полной зрелости**.

5. Необходимо также ясно понимать, что для достижения Христом этих впечатляющих результатов Ему нужно было сойти на ту самую сцену, где сатана проявлял свой характер – на эту землю. Это было необходимо потому, что два рассматриваемых характера должны были быть показаны в контрасте друг с другом, как написано:

"Желание веков, с. 22... *Его характер должен был проявиться в противопоставлении характеру сатаны*."

6. **Две вещи нельзя противопоставить, если они не поставлены рядом. Поэтому Христос через Своё воплощение утвердил характер Бога в той же самой плоти и крови, в которой дьявол утвердил свой порочный характер**.

7. **Таким образом, ситуация заключалась в том, что, когда Спаситель ежедневно ходил среди людей, праведность Бога в Его теле была видна в резком контрасте с порочными чертами сатаны в телах грешных, нераскаявшихся людей**. В обоих случаях тела были созданы из одного и того же греховного материала. Разница заключалась лишь в совершенно противоположных духовных природах и характерах, пребывавших в этих телах.

8. Во время земного пребывания Христа они находились так близко друг к другу, что контраст проявлялся максимально ярко. С каждым днём картина становилась всё яснее для ангелов и обитателей непавших миров, хотя глаза людей оставались ослеплёнными грехом. Наконец, на Голгофе произошла окончательная развязка. Христос вышел победителем и мог правдиво сказать: "От Иоанна 19:30 Совершилось!" Сатана теперь знал, что он побеждён, и его царство потеряно, в то время как спасение Божьего правления во всей бесконечной вселенной и погибшего человечества было навеки утверждено. **Отныне христиане получали спасение не на основании цели и обетования Бога о грядущем искуплении, сколь бы верным оно ни было, а на основании жертвы, уже успешно принесённой**.

9. Итак, это была важная работа, которую нельзя было совершить, пока грех не достиг полной зрелости, и которая требовала, чтобы Спаситель пребывал в греховной, падшей, смертной плоти и крови.

**2. Оправдание Закона**

1. Второй задачей в этом списке было оправдание Божественного закона. Сатана заявлял, что невозможно соблюсти десять заповедей и что грех, таким образом, оправдан и неизлечим. Был только один способ опровергнуть эту чудовищную ложь, и только Один, Кто мог это сделать. Иисус должен был вступить в арену борьбы, не имея никаких преимуществ, недоступных человеческому роду, и в то же время будучи обременённым всеми слабостями и склонностями ко греху, присущими падшей, смертной человеческой природе тех, кого Он пришёл спасти. **В этих условиях, чтобы опровергнуть утверждения сатаны, Он должен был соблюсти закон безупречно**. Если бы Он хотя бы мыслью уступил греху, Его миссия потерпела бы крах, и всё было бы потеряно.

"Желание веков, с. 24 Сатана представляет Божий закон любви как закон эгоизма. Он заявляет, что нам невозможно повиноваться его заповедям. Грехопадение наших первых родителей со всеми вытекающими отсюда горестями он возлагает на Творца, **заставляя людей смотреть на Бога как на автора греха, страданий и смерти**. Иисус должен был разоблачить этот обман. Будучи **одним из нас**, Он должен был показать пример послушания. Для этого Он взял на Себя нашу природу и прошел через наши переживания. "Он должен был во всем уподобиться братьям"[[2]](#footnote-2). **Если бы нам пришлось перенести то, чего не перенес Иисус, то в этом случае сатана представил бы Божью силу как недостаточную для нас**. Поэтому Иисус был "подобно нам искушен во всем"[[3]](#footnote-3). Он выдержал все испытания, которым подвергаемся мы. И **Он не использовал в Своих интересах никакой силы, которая не была бы свободно предложена нам**. Как человек, Он встретил искушение и **победил его в силе, данной Ему от Бога**. Он говорит: "Я желаю исполнить волю Твою, Боже Мой, и **Закон Твой у Меня в сердце**"[[4]](#footnote-4). Творя добро и исцеляя всех, кто был поражен сатаной, Он ясно **показал людям характер Божьего** **закона и природу Его служения**. Его жизнь свидетельствует о том, что и для нас возможно повиноваться закону Божьему. {24.2}

2. Абзац раскрывает обвинение сатаны в том, что закон невозможно соблюсти, и что Бог является виновником всех страданий и смерти в этом мире. **Он напоминает нам, что, приняв человеческую плоть, в которой Он перенёс все испытания, которым подвержены мы, Иисус разоблачил чудовищный обман сатаны**.

4. Опять же, должно быть ясно понято, что Иисус явил это совершенное послушание в то время, когда это было труднее всего - когда сила греха достигла своего пика. Для достижения этой полноты Ему пришлось ждать 4000 лет, момент, описанный в Писании как "полнота времени". Галатам 4:4

5. То есть, было совершенно невозможно для Искупителя доказать, что закон можно соблюсти, когда человек впервые согрешил. Условия, при которых можно было бы дать неопровержимое доказательство, ещё не сложились. Напротив, всё было слишком благоприятно для праведной жизни. На земле жили только два человека, и хотя они согрешили, они быстро приняли предложенное спасения, искренне покаялись и были возвращены в Божью семью. Поэтому, пока Каин и его потомки не появились на сцене, у дьявола не было никого, в ком он мог бы развить полноту своего злого характера, и никого, через кого он мог бы оказать максимальное давление искушения на Христа, если бы Тот явился в то время. Спасителю не оставалось ничего другого, как ждать 4000 лет, пока условия не сложились так, что Он мог дать абсолютное доказательство, необходимое для полного разоблачения лжи сатаны.

**3. Искупление человечества**

1. Третьей великой задачей, которую пришёл исполнить Иисус, было искупление человечества через Свою жертвенную смерть. Требуемая цена была такой, что только Он мог её заплатить, ибо только **жизнь, соответствующая совершенству закона в бесконечной мере, могла равняться наказанию за его нарушение**. Даже безупречный ангел, никогда не согрешивший, не смог бы умереть за человечество.

2. Как неоднократно повторяется в Слове Божьем, Христос заплатил эту цену на Голгофе. Настолько велика и чудесна была работа, совершённая там, в этом ключевом моменте истории, что крест стал местом встречи Всемогущего и Его отчуждённых детей.

3. Повторим, чтобы это не было забыто: безгрешная плоть и кровь бессмертны и потому не могут умереть. Смерть получает доступ только через грех. Сначала происходит преступление, а затем приходит смерть. Поэтому Христос должен был облечься в падшую, греховную, смертную плоть и кровь. Иначе Он никогда не смог бы умереть.

**Сходство и различие**

1. Есть поразительное сходство между всеми тремя служениями, которые Искупитель пришёл совершить на эту землю. **Оно заключается в том, что Христос не мог исполнить ни одно из этих служений, не войдя в падшую, смертную, греховную плоть и кровь**. Рассмотрим каждое по очереди.

2. Характер Бога должен был быть явлен в той же падшей плоти, в которой сатана развивал свой характер. Чтобы доказать, что закон можно соблюсти в падшей, греховной, смертной плоти и крови, Христос должен был повиноваться ему в той же плоти и крови. **Чтобы умереть за человечество, Ему нужно было обладать смертной природой, доступной только в падшей, греховной плоти**. Таким образом, во всех трёх случаях воплощение Христа в нашу природу было абсолютно необходимым.

3. И чтобы умереть за человечество, Иисус должен был обладать падшей, греховной, смертной человеческой природой, способной умереть.

4. Различие заключается в том, что хотя Христу пришлось ждать, пока грех достигнет полной зрелости, чтобы полностью явить характер Бога в противопоставлении полностью раскрывшейся природе сатаны и доказать, что падший человек может безупречно соблюсти закон, - **Ему не нужно было бы ждать этих событий, чтобы умереть за человечество, если бы уплата искупительной цены была единственной работой, которую Ему предстояло совершить**. В таких обстоятельствах эта жертва могла быть принесена как сразу после грехопадения человека, так и в любое последующее время.

5. Никто не может игнорировать тот факт, что в силу человеческого мышления существует сильная тенденция требовать немедленной оплаты. Закон был нарушен, и наказание должно было последовать незамедлительно. Падший человек не мог уплатить этот долг, но однако нуждался в искуплении сразу, а не в будущем. **К счастью, кредитный рейтинг Христа был настолько безупречен, что Он мог полностью покрыть долг даже при отсрочке платежа, как если бы он уже был уплачен.**

6. Теперь рассмотрим сложную и фактически невозможную ситуацию, которая возникла бы, если бы никто не мог быть спасён до тех пор, пока цена не была бы уплачена конкретно и буквально. Речь идёт о ситуации, когда не предоставляется кредит; когда ничего не доступно до полной оплаты долга. **Если бы таковы были жёсткие условия, тогда Христу пришлось бы умереть в тот же миг, когда человек согрешил**. Нельзя было бы терять ни мгновения, иначе наказание было бы немедленно исполнено, как Бог предупреждал: "Бытие 2:17 А от дерева познания добра и зла не ешь от него, ибо в день, в который ты вкусишь от него, смертью умрешь"

7. Тот факт, что Адам и Ева не были уничтожены в тот же день, объясняется не тем, что Христос фактически умер в тот день (ибо на самом деле Он не умер), а истиной, что в силу Его обещания, Его обязательства в конечном итоге понести наказание, Он мог и действительно встал между падшим человеком и нарушенным законом.

"Комментарий АСД к Библии, т.1, с.1085 В тот момент, когда человек принял искушение сатаны и совершил то, что Бог запретил ему делать, Христос, Сын Божий, встал между живыми и мёртвыми, сказав: "Пусть наказание падёт на Меня. Я займу место человека. Он получит ещё один шанс"

8. Вернёмся к развиваемой линии мысли. Вышеизложенная истина заключается в том, что если никто не мог быть спасён без фактической и буквальной смерти Христа, тогда Спасителю пришлось бы умереть в тот же миг, когда человек согрешил. Но поскольку смерть невозможна для Божества, в тот же миг Ему пришлось бы принять падшую, греховную, смертную плоть и кровь. Иначе для Него было бы совершенно невозможно умереть.

9. Однако для Иисуса было абсолютно невозможно в рамках плана спасения мгновенно принять падшую, греховную, смертную плоть и кровь. Всемогущий в Своей безупречной мудрости постановил, что Иисус должен не только принять ту же плоть и кровь, что и дети, но и тем же способом, каким они это получают - через процесс рождения, как написано: "Евреям 2:14 А как дети причастны плоти и крови, то и Он также воспринял оные, дабы смертью лишить силы имеющего державу смерти, то есть диавола"

10. Этот процесс требует времени. Потребовалось бы воплощение Иисуса во чреве земной матери, подобно тому как Он позднее был зачат в Марии. Ева была бы единственно возможным выбором, если бы это должно было произойти при грехопадении. Затем прошло бы девять месяцев до рождения ребёнка и многие годы до того, как Он достиг бы возраста, чтобы добровольно принести Себя в жертву.

11. Однако это предполагает, что Ева прожила бы достаточно долго для рождения Иисуса - чего она не смогла бы осуществить, поскольку без реально принесённой искупительной жертвы не существовало бы абсолютно никакой защиты от гнева нарушенного закона, и она с мужем погибли бы вместе с едва зачатым зародышем. Так человеческий род мгновенно прекратил бы существование, и план искупления потерпел бы полный провал. **Следовательно, по самой природе вещей Бог не мог обеспечить реальную смерть Христа в момент грехопадения**. Верующие того времени должны были получить искупление на основании будущей жертвы. Иного пути не существовало.

12. Некоторые могут возразить, утверждая, что Бог всемогущ. Никто не станет оспаривать Его физическую способность совершить что угодно. Но не будем забывать: Бог не действует безнравственно. Поэтому существуют вещи, которые Господь не может совершить. Он не может лгать, убивать или иным образом нарушать Свой закон. Формулируя евангельскую весть, Он действовал в рамках морального и природного закона. Следовательно, всякий, кто действительно желает понять Евангелие, должен научиться распознавать действие этих законов, в гармонии с которыми был задуман план спасения.

13. Попробуем осознать отсутствие альтернативы установленному Богом пути, предположив, что Христос мог мгновенно принять падшую, греховную, смертную плоть и кровь и столь же быстро умереть для уплаты наказания. Несколько минут размышлений покажут, что это лишь безнадёжно усложнило бы ситуацию.

14. Итак, по данному предположению, Христос, облечённый в мгновенно приобретённую греховную плоть, умер бы за грешников сразу после грехопадения. За этим последовало бы Его воскресение через несколько дней в безгрешной бессмертной плоти. Как бы чудесно это ни было, Он навеки лишился бы возможности выполнить две другие, гораздо более важные миссии: **явление характера Своего Отца** и **доказательство возможности соблюдения закона**. Как подчёркивалось ранее, Христос не мог исполнить ни одну из этих задач, не приняв ту же плоть и кровь, что и падшее человечество.

15. Следовательно, для завершения Своего труда Ему пришлось бы вновь воплотиться в греховную, падшую человеческую природу, снова умереть и воскреснуть в безгрешной бессмертной плоти. Но по принципу семени никто, даже Христос, не может физически родиться дважды. Языческие религии учат о реинкарнации, но в Божьей истине для этого нет места.

16. Как проста, прекрасна, понятна и последовательна истина в сравнении с этими сложными противоречиями! Прежде сотворения мира, ещё до грехопадения, был подготовлен план спасения на случай возникновения греха. В момент преступления человека Христос, встав между человеком и наказанием, заверил Отца, что умрёт за человечество, оправдает характер Отца и докажет - словом и делом - возможность безупречного соблюдения закона даже падшим человечеством под максимальным искушением.

17. Отец и Сын прекрасно осознавали, что эти взаимосвязанные миссии невозможно выполнить в начале великой борьбы. Поэтому Христос дал Отцу обещание уплатить долг, когда позволят обстоятельства. **Отец полностью принял эти условия и даровал спасение ветхозаветным верующим на основании будущей жертвы**.

18. Когда пришла «полнота времени» (Галатам 4:4), Иисус, приняв греховную плоть, неопровержимо доказал возможность соблюдения закона падшим человечеством в греховном мире и полностью явил характер Отца. Одержав победу над сатаной, Он возвестил: «Совершилось!» (Иоанна 19:30) - и отдал Свою жизнь как выкуп за всех принимающих эту благодать.

Таким образом, те, кто принимает Слово Божье как единственный непогрешимый ориентир - не полагаясь на впечатления, фантазии или мнимые откровения, противоречащие Писанию, - легко поймут: ветхозаветные верующие спасались жертвой грядущей, а мы, живущие после Голгофы, искуплены жертвой уже принесённой. **Обещание Христа умереть обладало такой силой и достоверностью, что считалось равнозначным фактическому исполнению** - и Отец безусловно принял его как таковое. **Даже сатана не смог оспорить действительность этого соглашения**.

1. Это значит, что фраза «всех привлеку к Себе», включала в себя также и непавшие миры и ангелов. [↑](#footnote-ref-1)
2. Евреям 2:17 [↑](#footnote-ref-2)
3. Евреям 4:15 [↑](#footnote-ref-3)
4. Псалом 39:9 [↑](#footnote-ref-4)