**Тема № 2 Войны и Израильский народ**

ВОПРОСЫ: Снова и снова возникает вопрос – почему кажется, что всё насилие в Ветхом Завете производится с одобрения Бога? Как мы можем понять слова Иисуса «любите врагов ваших», которые однозначно не подразумевают убийство?.

1. Это важный вопрос, который ставит в тупик христианство также, как привёл в замешательство Петра Иисус, говоря ему: «*Возврати меч твой в его место, ибо все, взявшие меч, мечом погибнут*» (Матф.26:52). Пётр должно быть вспомнил все те случаи, когда на протяжении столетий Израиль защищался от врагом мечом.

2. Это большая тема. В истории древнего Израиля было много войн (можно вспомнить Иерихон, а также то, когда Израиль почти полностью уничтожил племя Вениамина, о чём повествует книга Чисел с 19 по 21 главы. Независимо от того, была бы причина для войны более или менее оправданной, факт того, что убийство – это трагедия, остаётся фактом.

3. Многие люди идеализируют войну, особенно когда кажется, что Бог побуждает к ней или одобряет её. Важно ясно понять, что война, не смотря на то, кто оказался победителем, а кто проигравшим, оставляет после себя сильнейшую травму, за которой следует пост - травматический синдром.

4. Многие говорят, что Э. Уайт не очень много поднимала тему отношений к гражданской войне в США (1861 – 1865 гг.). Но то, что мы читаем, показывает тот ужас, что она отмечала в отношении этой войны и даже предсказывала ее.

5. Так вот оказывается, что влияние гражданской войны на солдат, которые выжили – оказывало на них такое разрушительное действие, что был большой рост склонности к суицидам. Был повышенный уровень самоубийств и насильственной смерти. Ряд специалистов в своих книга писали, когда исследовали медицинские записи солдат Союза и пришли к выводу, что многие страдали от постоянных ночных кошмаров, депрессии и суицидальных состояний.

6. Это все справедливо мы можем отнести к любой войне. В том числе и о последствиях сегодняшней Русско-украинской войне. Посел окончания войны домой придут больные, психически не уровновешенные люди. Никто не может нарушать заповедь Господа «Не убей» и при этом продолжать жить спокойно и без последствий.

7. Если это справедливо для каждого народа и любой войны то же самое поведение должно быть было свойственно и израилитянам. Они вышли из Египта и воевали с хананеями на протяжении многих лет. **Испытывали ли они мир в душе, когда они в конечном итоге победили и получили обетованную землю?** **Нет, в действительности они вошли в самый тёмный период своей истории, о чём повествует книга Судей**. Было ли это Божьей волей, чтобы весь народ страдал от пост – травматического синдрома, имел суицидальные мысли и страдал от паранойи, становясь крайне агрессивным? Однозначно нет.

**8. Нам необходимо выявить источник проблемы в народе Божьем - это их постоянное непонимание характера и воли Бога.** Израилитяне постоянно думали, что Бог хочет их гибели. **В действительности, не смотря на то, что Бог сделал для них, они даже думали, что Он хочет убить их**. Им не доставало веры в Его провидение: «И сказали Моисею: разве нет гробов в Египте, что ты привел нас умирать в пустыне? что это ты сделал с нами, выведя нас из Египта? Не это ли самое говорили мы тебе в Египте, сказав: оставь нас, пусть мы работаем Египтянам? Ибо лучше быть нам в рабстве у Египтян, нежели умереть в пустыне. Но Моисей сказал народу: не бойтесь, стойте - и увидите спасение Господне, которое Он соделает вам ныне, ибо Египтян, которых видите вы ныне, более не увидите во веки; **Господь будет поборать за вас, а вы будьте спокойны**» (Исх.14:11-14).

9. После этого события они пели песнь победы, в которой были слова «***Господь муж брани, Иегова имя Ему***» Исх. 15:3. В оригинале звучит так: «***Господь муж ВОЙНЫ, Иегова (Господь) имя Ему***».

ВОПРОС: Понимали ли израилитяне это правильно?

10. Мы знаем, что Божьи пути – не наши пути (Ис.55:8-9), поэтому **Он воюет не так, как мы**.

ВОПРОС: Было ли Божьим планом завладеть Ханааном путём войны? Желал ли Он подтвердить Свои обетования, данные нам, посредством меча?

11. Израилитяне думали так:

«Они не доверяли Божьей силе, которая помогла бы им завладеть Ханааном; они полагались на собственные силы и желали совершить работу без помощи Бога. «Мы согрешили против Господа», - восклицали они. «Мы пойдём и будем сражаться, чтобы исполнить всё, сказанное Господом Богом нашим» Втор.1:41. Они были ослеплены. Бог не повелевал им идти и сражаться. **В Его намерения совершенно не входило, чтобы они завоёвывали обетованную землю**. Они должны были овладеть ею, неукоснительно слушаясь Его повелений» (Патриархи и пророки 392.3).

12. Послушание было ключом. Им необходимо было осознать, что соблюдение закона было основным элементом в их спасении. Это требовало осознания их собственной греховности, что, как нам известно, явялется трудной задачей для человеческого сердца, «*потому что плотские помышления суть вражда против Бога; ибо закону Божьему не покоряются, да и не могут*» (Рим.8:7).

**13. Израилитяне в действительности не верили в то, что Бог милостив и благ и что Он позаботиться о них**. При первых же трудностях они решили, что Бог хочет наказать их. Это недоверие привело к тому, что они совершили ряд ошибок, которые привели к формированию неверного мышления, охватившего последующие поколения.

**Откуда у израилитян появилось оружие?**

1. Когда израилитяне вышли из Египта, у них не было оружия. Они не были обученными солдатами; они не были армией.

ВОПРОС: Как они начали использовать оружие?

2. Некоторые люди думают, что они взяли с собой оружие, выходя из Египта, и Исх.13:18, кажется, подтверждает это – «*И обвел Бог народ дорогою пустынною к Чермному морю. И вышли сыны Израилевы вооруженные из земли Египетской*».

ВОПРОС: Но зачем рабам оружие? И для чего бы египтяне дали израилитянам оружие?

3. Слово «вооружённые» может переводиться «по пятидесят» в некоторых переводах: «... *и вышли сыны израилевы по пятьдесят человек из земли Египетской*». Многие комментаторы считают, что здесь не говорится о том, что у них было оружие и Э. Уайт подтверждает это:

«Вместо того, чтобы идти прямым путём к Ханаану – через землю филистимлян, Бог повелел народу идти на юг, к берегам Красного моря. «Ибо сказал Бог: чтобы не раскаялся народ, увидев войну, и не возвратился в Египет». Если бы они попытались пройти через землю филистимлян, то встретили бы на своём пути немало препятствий, ибо филистимляне, считая их беглыми рабами, без колебания вступили бы с ними в войну. Израилитяне же совесем не были готовы к тому, чтобы воевать с таким могущественным и воинственным народом. Они имели очень малое познание о Боге и слабую веру в Него, а потому, испугавшись, разочаровались бы. **Безоружные, не привыкшие к войне**, они были подавлены долгими годами рабства, и к тому же обременены жёнами, детьми, скотом. Ведя их к Красному морю, Господь показал, что Он – Бог сострадающий и рассудительный» (ПП, 281.1).

**4. Бог знал, что сердце израилитян было нацелено на завоевание земли Ханаанской – у них не доставало веры, и они полагались на себя – даже не смотря на то, что они не были вооружены и не были приучены воевать**. Бог перевёл их через Красное море, чудным образом повергнув их врагов. Он надеялся, что израилитяне поверят в Его благость и Его способность ввести их в обетованную землю. Этот план описан более детально в Исх.23:27-28. «*Ужас Мой пошлю пред тобою, и в смущение приведу всякий народ, к которому ты придешь, и буду обращать к тебе тыл всех врагов твоих; пошлю пред тобою шершней, и они погонят от лица твоего Евеев, Хананеев и Хеттеев*» (Исх.23:27,28).

**5. Но если у них не доставало веры по причине существования у них мнения, что Бог благославляет посредством победы в войне над врагами, то тогда Бог также считается с их мнением**. Посредством чудного перехода через Красное море Бог предоставил израилитянам выбор.

6. Это не выражено в Библии непосредственно, но было только одно место, где израилитяне могли добыть оружие – у мёртвых египтян, чьи тела были разбросанны на берегу Красного моря. «*И избавил Господь в день тот Израильтян из рук Египтян, и увидели Израилевы Египтян мертвыми на берегу моря*» (Исх.14:30).

7. Израилитяне приняли неправильное решение, когда решили взять оружие, оставшееся от мёртвых египтян. Они должны были подумать: «Мы – не солдаты. Мы не знаем, как использовать оружие. Господь вёл нас всё это время и спас без того, чтобы нам приходилось сражаться за своё избавление. Бог обещал ввести нас в Ханаан и Он совершит это без того, чтобы нам пришлось убивать». Вот, что значит взять оружие в руки. Это урок для всех сегодня верующих людей, которые прикасаются к оружию.

8. Но по причине недоверия Богу и предубеждений относительно Него они подумали: «Нужно взять оружие просто на всякий случай. Ибо разве Бог – не Бог войны?» **Возможно, они подумали, что Бог специально позволил оружию быть выброшену на берег, чтобы они могли взять его с собой.**

9. То, что нам известно, так это то, что в их сердцах было недоверие Богу даже после того, как Он спас их чудным образом, и через три дня они возроптали. Бог чудным образом превратил солёную воду в сладкую (Исх.15:22-27), что в свою очередь также могло бы укрепить их веру. Вскоре после этого чуда они снова возроптали на Бога и обвиняли Его в том, что Он хочет убить их, забыв о всём, что Он совершил для них – таким образом они снова позволили своей вере пошатнуться: «И двинулись из Елима, и пришло все общество сынов Израилевых в пустыню Син, что между Елимом и между Синаем, в пятнадцатый день второго месяца по выходе их из земли Египетской. И возроптало все общество сынов Израилевых на Моисея и Аарона в пустыне, и сказали им сыны Израилевы: о, если бы мы умерли от руки Господней в земле Египетской, когда мы сидели у котлов с мясом, когда мы ели хлеб досыта! ибо вывели вы нас в эту пустыню, чтобы все собрание это уморить голодом» (Исх.16:1-3).

10. **Прошло всего лишь два с половиной месяца после египетских яз**в, времени удивительных знамений и чудес, а израилитяне в очередной раз усомнились в Божьей заботе о них. **Не удивительно, что они взяли с собой оружие, чтобы защищаться самим!**

11. Бог дал им в пищу манну, но для них этого не было достаточно. Израилитяне дошли до того, что по причине отсутствия у них воды они хотели побить камнями Моисея. **В Библии не написано, что они молились о воде. Они просто решили для себя, что Бог хочет их убить**. Моисей ударил по скале, которая была символом Христа, и из скалы потекла вода. «И нарек месту тому имя: Масса и Мерива, по причине укорения сынов Израилевых и потому, что они искушали Господа, говоря: есть ли Господь среди нас, или нет?» (Исх.17:7).

**12. После этого случая израилитяне впервые воюют с оружием.** Амалик нападает на Израиль. И Израиль не доверяет Богу своё спасение и не советуется с Богом, но воюет своими собственными силами. Но Израиль не научен воевать.

ВОПРОС: Что же делать Богу? Оставить ли Ему Свой народ по причине того, что они не научены путям Его? Таков ли Бог?

13. Нет, Бог снова использует это, как возможность вернуть их к Себе. Когда Моисей поднимал руки, они побеждали, а когда опускал, то проигрывали. Не смотря на их неверное понимание Его, **Бог пытался научить их послушанию**. **Он использовал то, что они могли видеть для того, чтобы утвердить их веру в то, что они не могли видеть**.

14. Бог знает, что только посредством послушания они будут иметь жизнь и мир. **И что только через опыт жизни и мира в следовании за Божьим повелениям они смогут обрести веру и доверие Ему, а также захотеть познать Его характер**. Если бы Бог оставил их полностью, они бы этого никогда не поняли.

ПОЯСНЕНИЕ НА ПРИМЕРЕ ОХОТНИКА

 «Представьте себе небольшой городок, расположенный в местности, где полно диких зверей, таких как медведи, олени, горные козлы и разные дикие кошки. Большинство жителей города являются заядлыми охотниками, которые никогда не упускают возможности взять оружие и пойти поохотиться.

Но один человек отличается от них. Он любит Бога от всего сердца и ему претит убийство обитателей лесов и гор. Поэтому его никогда нельзя увидеть в кампании тех, кто находит удовольствие в пролитии крови.

Охотники же очень недовольны этим странным человеком и никогда не упускают возможности уговорить его присоединиться к ним. Однажды они даже подарили ему на день рождения ружьё. С христианским благородством он мягко отказался от подарка.

Это только подзадорило охотников. Но не смотря на их неугасающий пыл, этот человек не менял своего решения. Единственным предметом, который он брал с собой в лес и в горы, был фотоаппарат.

У этого человека был сын, которого он всеми силами желал защитить от влияния охотников. Он прикладывал все усилия для того, чтобы привить сыну любовь к зверям. И у него это хорошо получалось.

Но отец при этом не лишал сына свободы выбора. Когда сын достиг совершенолетия, он вышел из под непосредственного контроля отцом. Вскоре он получил приглашение провести несколько дней вне дома и, желая увидеть новые места, он принял приглашение.

Это был хорошо продуманный план охотников, которые подговорили своих сыновей уговорить этого молодого человека отправиться в путь с ними. Они надеялись, что они смогут повлиять на него в то время, как его отца не будет рядом с ним. Молодые люди уговорили его пойти и поохотиться с ними разок, чтобы он мог сам посмотреть, что это такое и нравится ли это ему. Этот молодой человек согласился, думая, что ничего страшного не случится.

Его первая реакция была отрицательной, но испытываемые им при этом драйв и возбуждение влекли его к охоте и вскоре он и сам решил заняться охотой. Он отправился в магазин и, выбрав себе оружие, вернулся к отцу.

Сын сделал свой выбор и теперь отцу предстояло столкнуться с этим лицом к лицу. Как он поведёт теперь себя в сложившейся ситуации? Отцу было ясно, что его сын избрал курс, отличный от того, чему его учил отец и Бог.

У отца, также как и у Бога, было несколько альтернатив.

1. Отказаться от сына.

Первой альтернативой было отказаться от сына, запретив ему возвращаться домой. Веским доводом для этого было бы расхождение во взглядах отца и сына.

2. Заставить его переменить своё мнение и подчиниться мнению отца.

Другой возможностью могло стать применение силы со стороны отца. Но это не было хорошей альтернативой по двум причинам. Первая, сын достиг совершенолетия, того периода, когда он мог принимать собственные решения, и отец уже не мог влиять на него так, как прежде. И второе, применение силы не было свойственно характеру отца, так же, как и характеру Бога. Для них было примемлемо только служение любви, исходящее из сердца.

3. Игнорировать проблему.

Третьей альтернативой было проигнорировать произошедшее изменение, притворившись, что этого не было, и вести себя так, будто ничего не произошло. Снова, это не было бы решением проблемы, потому что грех нельзя игнорировать. Ни любовь, ни справедливость не позволяют этого.

Если ни один из этих пунктов не подходит, то что же делать божьему человеку? Что бы сделал Бог в этой ситуации?

Во-первых, отец понял, что его сын подверг опасности свою жизнь, жизнь других людей, а также животных и зверей. Будучи неопытным охотником, сын нуждался в обучении тому, чтобы:

-быть внимательным, чтобы на линии огня не оказались другие люди, здания или домашние животные;

-быть осторожным, чтобы, перебираясь через забор, не выстрелить случайно в себя или других;

-остерегаться рикошета;

-стараться точно попасть в цель, чтобы не допустить ранения зверя, продлевая таким образом его страдания.

Эти и другие моменты должны будут защитить его и других от неосмотрительных действий и их последствий.

Так как отец не мог более удерживать сына от оружия, ему необходимо было обучить его безопасному, насколько это возможно в сложившейся ситуации, использованию оружия, чтобы защитить его и других от последствий. Даже дикие звери могли иметь лучший исход – вместо долгих мучений быстрая смерть.

Бог и те, кто ходит Его путями всегда будут достигать любовью. Бог есть Спаситель. В этой истории также представлен отец. Когда Бог не может достичь человека в одной области, Он всегда будет стараться достичь его сердца в другой.

Так, когда отец увидел, что его попытки оградить сына от применения оружия, не увенчались успехом, он понимал, что всё ещё может сделать многое, чтобы помочь своему сыну. Поэтому отец с грустью, но достоинством обратился к сыну. Он выразил свою горечь относительно решения своего сына, но заверил, что принимает его.

Он рассказал сыну об опасностях использования оружия и о необходимых мерах безопасности. Отец предложил сыну, чтобы тот внимательно выслушал его и всё, о чём он его предупредит.

Сын чувствует облегчение от того, что отец не злится на него. Он не выражает противления, но наоборот – желание учиться. **Таким образом, он не покоряется Богу в той области, которая требует большей веры, но покоряется в той, что требует меньшей**.

Израиль, например, не был готов полностью отказаться от оружия, но они прислушались к Его ограничениям относительно использования оружия для того, чтобы минимизировать риски. Подобным же образом сын, пренебрегший принципами отца касательно полного отказа от оружия, был готов принять его советы относительно его применения.

Итак, отец представил сыну все эти моменты, дав ему понять, что все они не отображают его сущности и его отношение к оружию не изменилось.

Бог, который также столкнулся с решением Его народа использовать оружие, предупредил их, что Его попытки спасти их от наихудшего исхода не означают того, что Сам Он изменился.

«Я - Господь и Я не изменяюсь» (Мал.3:6).

«Иисус Христос вчера, сегодня и вовеки тот же» (Евр.13:8).

«... в ком нет ни изменения, ни тени перемены» (Иак.1:17).

Не смотря на тот факт, что люди знают, что Бог никогда не уничтожал, они интерпретировали Его действия по своему: «ты это делал, и Я молчал; ты подумал, что Я такой же, как ты. Изобличу тебя и представлю пред глаза твои [грехи твои]» (Пс.49:21).

**Отцу из нашей истории не нужно было изменяться для того, чтобы научить сына быть добрым убийцей. Также и Богу не нужно было изменяться для того, чтобы предостеречь Израиль от неумелого использования оружия. Ни отец, ни Бог ни у кого не отнимали жизнь. Они только спасали. И когда это более не было возможным, они старались предотвратить как можно больше страданий.**

Теперь предположим, что один из жителей деревни, человек, больше всех старавшийся склонить отца к использованию оружия, проходил мимо, когда отец инструктировал сына относительно обращения с оружием.

О чём мог подумать этот человек? К какому выводу он мог прийти?

У него никогда не было такого же доброго сердца, что у отца, поэтому он не мог понять его. Он не мог даже предположить то, что намеревался сделать отец для своего сына. Вместо этого он истолковал увиденное как то, что отец изменил своё мнение относительно оружия.

Этот человек поторопился вернуться к своей кампании и рассказать об увиденном им. Он сказал, что теперь отец того парня – один из них, охотников. Он предоставил всё увиденное им в качестве доказательства своих слов.

То, о чём он рассказал было фактически правдой, он сам видел всё своими глазами, но выводы, которые он сделал, были ошибочные.

Также, как неверно были истолкованы действия отца, также были неверно истолкованы и действия Бога.

ВОПРОС: Видите ли вы параллели в истории об отце и о том, как Бог инструктировал Свой народ, исходя из принятого ими решения? **Человек впал в грех и придерживается идей, которые не так просто изменить.** Мир, в котором мы живём, оказывает влияние на то, как мы думаем; наши представления о справедливости, законе, грехе и праведности извращены. Это касается и того, как мы воспринимаем Бога.

**Синай – усугубил направление идти путем войны**

1. Бог всегда переживает (или ревнует, как говорит Библия) о Своём народе, который Он вывел из Египта. Он знает, что время, проведённое ими в Египте, отрицательно сказалось на их мышлении и что это приведёт их к трудностям и проблемам.

2. У Бога есть план. Он знает, что израилитяне боятся Его. Любви нет. Всё же при этом Он должен предстать пред ними тем, кем они себе Его представляют, иначе они не будут бояться или уважать Его – не потому что Бог хочет напугать людей, но потому что, если мы не будем бояться Его, то прилепимся к идолам. Ему больно смотреть на то, что мы равнодушны к Его личности и к Его закону и что из-за недостатка понимания мы будем иметь много проблем в будущем.

3. «Весь народ видел громы и пламя, и звук трубный, и гору дымящуюся; и увидев [то], народ отступил и стал вдали. И сказали Моисею: говори ты с нами, и мы будем слушать, но чтобы не говорил с нами Бог, дабы нам не умереть. И сказал Моисей народу: не бойтесь; Бог пришел, чтобы испытать вас и чтобы страх Его был пред лицем вашим, дабы вы не грешили. И стоял народ вдали, а Моисей вступил во мрак, где Бог» (Исх.20:18-21).

4. У Бога был план завоевать их доверие и любовь посредством Моисея. Среди всех этих напастей Бог способен смягчить сердце Моисея. Он побуждает Моисея молиться за Его народ и это позволяет Моисею лучше увидеть Божью милость. Он являет Моисею Свой характер («человеколюбивый и милосердный, долготерпеливый...» Исх.34:6).

5. Моисей видит план спасения и понимает благость Бога, явленную в Его Сыне ради прощения грехов наших, а также для того, чтобы закон Божий мог быть вписан в наши сердца. **Бог затем посылает Моисея поделиться этой благой вестью с израилитянами**. Но происходит что-то трагичное. «Когда сходил Моисей с горы Синая, и две скрижали откровения были в руке у Моисея при сошествии его с горы, то Моисей не знал, что лице его стало сиять лучами от того, что [Бог] говорил с ним. И увидел Моисея Аарон и все сыны Израилевы, и вот, лице его сияет, и боялись подойти к нему» (Исх.34:29,30).

Когда Моисей был сокрыт на горе с Богом, перед ним с особой силой было раскрыто дело спасения, начавшееся с падения Адама. **Тогда он узнал, что Сам ангел, ведущий сынов Израилевых по пустыне, должен был явиться во плоти**. Возлюбленный Сын Божий, Который был одно с Отцом, должен был соединить всех людей с Богом — всех, кто уверует в Него и будет уповать на Него. **Моисей понял истинное значение жертвенных приношений**. Христос открыл Моисею план Евангелия, и слава Евангелия через Христа озарила лицо Моисея столь ярко, что народ не мог смотреть на него. {ST March 14, 1878, par. 9}

6. Израильтяне отвергли свет. Они не могли выносить истинный характер Бога и попросили Моисея покрыть лицо покрывалом. **Они отвергли Божью славу, а слава — это Его характер**. **Они приняли окончательное решение не говорить с Богом напрямую и не узнавать Его таким, каков Он есть на самом деле — существом с характером, который показал Его Сын Иисус в Своей земной жизни**. **Израильтяне приняли решение: они войдут в Ханаан своими делами. Они будут следовать букве закона, но не духу**.

ВОПРОС: Отвергнет ли их теперь Бог?

7. **Нет, Он пойдёт с ними по их пути и будет продолжать звать их, чтобы они осознали ошибочность своих путей и изменились. Так начинается трагическая история народа Израильского**.

**Бог говорит с израилитянами через призму войны**

1. **Израилитяне выбрали войну и теперь повествование о них будет пестреть историями о военных действиях, предприянимаемых ими**. Они будут переживать много побед и поражений. Когда они были покорны Богу, они побеждали. Они очень гордились своими победами и затем снова становились непослушными. И таким образом снова терепели поражение. Затем они каялись и прибегали к Богу и этот цикл постоянно повторялся.

2. **История их побед и поражений сопровождалась осознанием того, что происходит. Это стало их отношениями с Богом, их опытом веры**. Мы видим их неспособность прорваться сквозь этот цикл даже под предводительством таких мужей веры, как Иисус Навин. Они завоевали Иерихон, а затем произошло следующее:

**«Великая победа, которую Бог даровал им, сделала израильтян самоуверенными**. Поскольку Господь пообещал им землю Ханаанскую, они чувствовали себя в безопасности и не осознали необходимости прилагать все усилия со своей стороны, **а затем смиренно искать помощи свыше, которая одна могла даровать победу**. Даже Иисус Навин построил свои планы по завоеванию Гая, не стремясь с искренней молитвой получить совет от Бога. {ST April 21, 1881, par. 2}

**Общество Израиля стало превозносить собственную силу и умение и с презрением смотреть на жителей земли**. Иерихон был чудесным образом повержен, и потому лёгкая победа над Гаем казалась самоочевидной. Поэтому три тысячи человек сочли достаточными для нападения. **Израильтяне бросились в битву без уверенности в том, что Бог будет с ними**. Они оказались не готовы к упорному сопротивлению, которое встретили, и, устрашившись численности и полной боевой подготовки врагов, обратились в бегство. Хананеи яростно преследовали их, и тридцать шесть из них были убиты. {ST April 21, 1881, par. 3}

**Неожиданное поражение принесло скорбь и уныние всему собранию Изр**аиля. Иисус Навин воспринял их неудачу как выражение недовольства Бога, и в глубоком смирении пал ниц на землю пред ковчегом. Старейшины Израиля присоединились к нему в этом акте самоуничижения, и, немые от изумления и ужаса, оставались в таком положении до вечера. Затем Иисус Навин с искренней молитвой представил дело Господу: {ST April 21, 1881, par. 4}

«О, Господь Бог, зачем Ты перевёл нас за Иордан, чтобы ввести в землю аморреев и уничтожить нас? Не лучше бы нам было остаться на другом берегу Иордана! О, Господь, что сказать, когда Израиль повернул вспять от врагов? Ибо хананеи и другие обитатели земли услышат об этом и окружат нас и сотрут нас с лица земли; и что станет с Твоим великим именем? {ST April 21, 1881, par. 5}

Иисус выразил ревность по Богу, **однако его прошения были смешаны с сомнением и неверием**. **Мысль о том, что Бог привёл Свой народ за Иордан, чтобы предать его в руки язычников, была греховной и недостойной вождя Израиля**. Чувства уныния и недоверия Иисуса Навина были непростительны в свете могущественных чудес, которые Бог совершил для освобождения Своего народа, и неоднократных обетований, что Он будет с ними в изгнании нечестивых жителей земли. {ST April 21, 1881, par. 6}

Но милосердный Бог не навестил Своего слугу гневом за эту ошибку. Он благосклонно принял смирение и молитвы Иисуса Навина, и в то же время мягко упрекнул его неверие, а затем открыл ему причину их поражения: {ST April 21, 1881, par. 7}

3. Я поделился этим отрывком не для того, чтобы унизить Иисуса Навина или израилитян, потому что мы - такие же. Е.Уайт пишет о том, что мы повторяем историю израильской нации. Что я хотел бы отметить, так это то, что **в молитве Иисуса Навина нет глубокого осознания греховности и просьбы о прощении.** Наоборот, звучит упрёк Богу: «Зачем Ты перевёл народ через Иордан, чтобы ввести в землю аморреев и уничтожить нас?» **Это был образ мышления, привычный для Израиля**.

4. Бог не оставил Свой народ. Он дал обетование Аврааму и его семени. Израиль всегда мог отказаться от неверного понимания Бога. Несколько поколений в истинном поклонении и в искреннем покаянии, ища того, чтобы соблюдать закон Божий, могло позволить подняться в вере выше. Но этого не случилось. **Древний Израиль не желал изменить своё мнение о Боге**, вместо этого они побивали камнями Его пророков, посылаемых к ним. Поэтому Иоанн Креститель, которого Сын Божий назвал величайшим из пророков, впал в уныние и в отчаяние, когда увидел, что Бог не действует так, как он думал, Бог должен действовать.

«Подобно ученикам Спасителя, Иоанн не понимал природы Царства Христова. Он ожидал, что Христос займёт престол Давида. Но время шло, а Спаситель не претендовал на царскую власть, и Иоанн всё больше недоумевал и смущался. … Подобно пророку Илии, в духе и силе которого Иоанн пришёл к Израилю, он ожидал, что Господь откроет Себя как Бог, являющийся в огне» (ЖВ 215.2).

**5. Иоанн Креститель унаследовал этот взгляд от своих предков. И если самые великие израилитяне были неспособны понять природу Царства Христа, как могли понять его те, кто жил в самые тёмные века древнего Израиля?**

6. Во второй части мы перейдем к анализу периода суддей и Самсона