**Тема № 3: Самсон и убийство язычников**

Сейчас посмотрим на период суддей.

1. Приведу вам важные факты и основания.

Человек склонен забывать Бога, даже заявляя, что служит Ему. **Народ Назарета думал, что любит Христа, но когда Он показал им, что они не более любимцы неба, чем язычники, они вытащили Его из синагоги и пытались сбросить с вершины холма**. Толпы, которых Христос накормил, думали, что любят Его, пока Он не сказал им, что они больше заботятся о хлебе тленном, нежели о хлебе жизни вечной. **Богатый юноша думал, что любит Спасителя**. Он слушал благодатные слова, исходившие из Его уст, и видел чудесные дела. Но когда Спаситель сказал: «Продай всё, что имеешь, и раздай нищим, и будешь иметь сокровище на небесах; и приходи, следуй за Мною», — он ушёл с печалью, цепляясь за своего идола. Он любил своё богатство больше, чем Христа. Симон фарисей думал, что любит Иисуса, пока не понял, что Спаситель не почитает его столь высоко, как бедную, скорбящую, раскаявшуюся женщину.

**Многие находят, что в жизни Христа есть много достойного восхищения. Но истинная любовь к Нему никогда не может обитать в сердце самоправедного**. **Не видеть собственной порочности — значит не видеть и красоты характера Христа**. **Когда мы по-настоящему осознаем свою греховность, тогда мы сможем оценить Христа**. RH September 25, 1900

1. Насколько велика наша проблема. Когда мы читаем книгу Судей, мы видем, что израилитяне повторяли и усугубляли ошибки прошлого. Они оказались в «обетованной земле» и успокоились. Они забыли всё то, что Бог сделал для них. **Они отказались увидеть свою собственную греховность, последствия этой греховности и принципы Царства Христова. Поэтому они снова и снова повторяли одни и те же ошибки**.

- «И сделали сыны Израилевы злое пред очами Господа, и забыли Господа Бога своего, и служили Ваалам и Астартам. И воспылал гнев Господень на Израиля, и предал их в руки Хусарсафема, царя Месопотамского, и служили сыны Израилевы Хусарсафему восемь лет. …» (Суд.3:7-10).

- «Сыны Израилевы опять стали делать злое пред очами Господа, и укрепил Господь Еглона, царя Моавитского, против Израильтян, за то, что они делали злое пред очами Господа. …» (Суд.3:12, 14,15).

- «Когда умер Аод, сыны Израилевы стали опять делать злое пред очами Господа. И предал их Господь в руки Иавина, царя Ханаанского, который царствовал в Асоре; …» (Суд.4:1-3).

**2. Поскольку израильтяне воспринимали Бога как Бога войны и наказания, они считали все Его законы необходимыми лишь во времена кризиса** — когда ощущали на себе наказание или преследование. **Они не понимали, что Бог заботился бы о них и в благополучные времена, и не видели, как Его законы могли бы приносить благословение в жатве, в семьях, в здоровье и в отношениях с соседними народами**. Они рассматривали закон как бремя, а не как благословение — как нечто, что нужно исполнять, чтобы заслужить Божье благоволение.

**3. Когда в земле наступал мир, это происходило потому, что они благоговели перед человеком, через которого Бог даровал им избавление, — они не видели, что избавитель был лишь каналом Отца, источника всякого добра**. Бог пытался работать с ними, но они ограничивали Его посредством своего неверия. Бог не применял силу для того, чтобы заставить их смотреть на него иначе. **Их неспособность любить Бога означала для них неспособность любить и их врагов**.

Несмотря на своё отступничество и великое нечестие, Господь не полностью отверг Свой народ. Время от времени Он поднимал верных и мужественных людей, чтобы избавить их от угнетения врагов. **Но сердца народа были столь развращены злыми путями, что восстановление чистоты веры и поклонения было нелёгкой задачей**. Когда избавитель умирал и народ освобождался от его власти, они возвращались к своему идолопоклонству…

Господь стремился привести Свой народ в такое положение, в котором мог бы явить Свою силу ради них; **но их сердца были настроены на отступление от Бога, и они не желали подчиниться Его требованиям**. Какая слепота! Какая необъяснимая глупость! И столь же непостижим путь тех, кому Бог даровал умственные способности и окружил временными благами, кто всё же предпочитает мирскую выгоду и даже потворство унижающим страстям — **благоволению Бога и Его бесконечной любви**. (ST June 9, 1881)

4. Бог освобождал их, когда они просили, но это не меняло их представления о Его характере. **Поэтому мы видим, что все судьи были людьми войны. Позже это сформировало у них мнение о том, что Мессия будет таким же, не осознавая, что Бог говорил с ними на их языке и что Он не был таким, как они**.

5. То, что народ полагался на человека, который бы судил их, показывает, что они не имели закона в своих сердцах. Они постоянно ходили видением, а не верой (2 Кор.5:7). Этот образ мысли и поведения, когда народ полагался на человека, а не на Бога, уменьшало ответственность самого народа и они в конечном итоге потребовали себе царя.

**Оставаться ли нам во грехе, чтобы умножилась благодать?**

1. Я хотел бы остановиться здесь, чтобы убедиться, что понят верно. **Мы никогда не должны думать, что можно служить Богу, нарушая Его закон**. Есть искушение думать, что Божья благодать может покрыть всё и таким образом мы можем грешить, а потом покаяться, как Давид, Соломон и Самсон. Павел так пишет об этом: «*Что же скажем? оставаться ли нам в грехе, чтобы умножилась благодать? Никак. Мы умерли для греха: как же нам жить в нем?*» (Рим.6:1,2).

2. Мы обманываем себя, когда мы используем ошибки Божьих людей для того, чтобы оправдать себя и мы забываем великие страдания, через которые они прошли, переживая последствия грехов. «*Не обманывайтесь, Бог поругаем не бывает: что человек посеет, то и пожнёт*» (Гал.6:7).

3. Грех обманчив и, заигрывая с ним, мы делаем это с риском для нашей души. Не все захотят покаяться. Мы видим это на примере Петра и Иуды и мы не должны полагать, что если мы предадим Христа, то мы сможем покаяться, как Пётр, а не как Иуда.

4. Некоторые учат тому, что цель оправдывает средства и можно совершать беззаконные поступки. Эту идею пропагандировали «отцы церкви» в 4-м веке и поэтому христианство впало в глубокое отступничество.

«Вряд ли кто может увидеть, к чему привела философия отцов церкви в этом веке (4-м в.), когда они выражали свои мистические взгляды; или когда отступали от истины в пылу жаркого спора; или когда увлекались риторикой, гиперболой и прочим в угоду вкусам времени. Эта практика называлась «Falsitas Dispensative» (Фа́льситас диспенса́тивэ), обман, или лицензия на сокрытие истины, если того требуют обстоятельства... Именно «Falsitas Dispensative» позволило сформировать такую структуру церкви в 4-м веке, не такую как «Святой храм Господень, утверждённый на основании апостолов и пророков» (Вигилантиус и его время, Гилли, 1844 г.).

5. Эта идея была также унаследована и введена в практику иезуитами, орденом, который противодействовал реформации. Они называли это «ложь при необходимости». Нам нужно быть осторожными с этим. Это может стать второй натурой и если мы перестанем называть грех своим именем, то тогда мы можем оказаться в ужасном состоянии.

**Безбожный брак Самсона и моральное состояние израилитян**

1. В жизни Самсона мы ясно видим принцип Божьего позволения. Он был призван Богом и волей Бога было то, чтобы он был свят и начал освобождать Израиль из руки филистимлян (Суд.13:5) и Бог определённо не желал, чтобы он женился на филистимлянке.

ВОПРОС: Отверг ли Бог Самсона из-за этого?

2. Нет, Бог продолжал работать с ним, продолжал учить его и пытался снова обратить его к Себе и его миссии. Бог позволял Самсону, но это не было Его совершенной волей о нём. **Мы не должны думать, что тоже можем заключать браки с неверующими, потому что Бог позволил это Самсону**. Бог старался сделать всё возможное в случае с Самсоном так, чтобы он и другие страдали наименьшим образом. Но Божья совершенная воля неизменно лучше.

«Если бы Самсон повиновался божественному повелению, то он был бы счастливее и его жизнь носила бы благородный отпечаток...

**Самсон уступил искушению в тот самый критический момент своей жизни, когда от него требовалось особое посвящение, чтобы исполнить божественную миссию**. **Посредством необдуманного шага он связал себя узами с врагами Божьими. Самсон не подумал о том, сможет ли он прославить Бога, женившись на филистимлянке, и не окажется ли в таком положении, когда не сможет выполнить миссию всей своей жизни**. Тем, кто в первую очередь ищут прославления Бога, Он обещает мудрость; но тем, кто ищет только удовольствий, не дано обетования» (ЗВ, 6 окт., 1881 г.).

3. Мы также должны помнить контекст того времени, когда народ отказался увидеть характер Бога и выбрал воспринимать Его как жестокого и взыскательного бога войны. **Для них освобождение означало победу в войне**. Так же дело обстояло и с язычниками, которые поклонялись своим богам, которых воспринимали как имеющих силу одерживать победу в войне.

**4. На протяжении книги Судей и большинства книг Ветхого Завета мы видим, что израилитяне никогда не свидетельствовали о благости Иеговы или о плане спасения**. В моменты, когда они видели Его благость, они думали, что она проявлена к ним по причине их родства с Авраамом. **Самсон не желал обратить филистимлян к истинному Богу**. Таково было их мышление. Но Бог понимает, что нам тяжело подняться над нашей культурой и окружением и не смотря на неудачи Самсон причислен к героям веры (Евр.11).

**5. Посмотрите на скорбь, которую вызвало у народа того времени решение Самсона.**

Жена, ради которой Самсон приступил повеление Божье, оказалась изменницей ещё до окончания брачного пира и в конце концов была умерщвлена той самой группой людей, чьи угрозы заставили её предать. Самсон уже ранее проявил чудесную силу, убив в одиночку молодого льва и затем поразив тридцать человек из Азота. Теперь же, возмущённый варварским убийством своей жены, он напал на филистимлян и «поразил их с великою жестокостью». Затем, желая иметь безопасное убежище от филистимлян и не доверяя своим собственным соплеменникам, он удалился на твёрдую скалу по имени Елам, в уделе Иуды.

В это место его преследовало многочисленное войско филистимлян, чьё присутствие вызвало сильное беспокойство у жителей Иудеи. **Когда те узнали, что целью вторжения было только пленение Самсона, они низко согласились выдать его врагам**. **Делая это, они надеялись снискать благоволение филистимлян и тем самым облегчить своё собственное угнетение**. Соответственно, три тысячи человек из Иуды отправились захватить могущественного воина. Но даже при таком численном превосходстве они осмелились на это только потому, что были уверены, что он не причинит вреда своему народу. **Самсон согласился быть связанным и выданным филистимлянам, но прежде потребовал у иудеев обещание, что они не нападут на него сами и не принудят его уничтожить их**. Он позволил им связать себя двумя новыми верёвками и повести к филистимлянам…

Если бы израильтяне были готовы соединиться с Самсоном и развить одержанную победу, они могли бы тогда освободиться от власти филистимлян. Но они стали слабыми и обескураженными. **Они низко пренебрегли делом, которое Бог повелел им исполнить с усердием, решимостью и мужеством; не только не изгнали язычников, но и соединились с ними в их унизительных обычаях, терпели их жестокость и, пока она не направлялась против них самих, даже оправдывали их несправедливость**. Когда же угнетатель восторжествовал, Израиль подчинился унижению, которого мог бы избежать, если бы только повиновался Богу. Даже когда Господь поднимал им избавителя, **они часто оставляли того, кого Бог избрал для наведения порядка, и соединялись со своими злейшими притеснителями**. (ST October 6, 1881)

1. Мы видим ужасные последствия безбожного брака Самсона – смерть многих людей и многие страдания. **Мы также видим, насколько деградировали израилитяне**. Они отдали себя в рабы филистимлянам и желали только ослабить гнёт притеснения. Они полностью утеряли веру в Бога, который способен был освободить их, и даже имея в своей среде доблестного воина, они не желали помочь ему или объединиться с ним для борьбы против своих врагов. **Даже когда Бог дал им освободителя согласно их желаниям, они отвергли его!** **Если бы Бог дал им освободителя, который был бы подобен Христу, они отвергли бы его даже с большей решимостью**. **Бог снизошёл до их уровня понимания и действовал согласно ему – но даже это было редко принимаемо**.

**Самсон убивает тысячу ослиной челюстью**

1. «Когда он подошел к Лехе, Филистимляне с криком встретили его. И сошел на него Дух Господень, и веревки, бывшие на руках его, сделались, как перегоревший лен, и упали узы его с рук его. Нашел он свежую ослиную челюсть и, протянув руку свою, взял ее, и убил ею тысячу человек» (Суд.15:14,15).

ВОПРОС: Может ли согласно характеру Бога Дух Господа снизойти на Самсона, чтобы он убил тысячу человек?

2. Может показаться, что Дух Христов снизошёл на Самсона и совершил убийство... но можем ли мы представить «святого, непричастного злу, непорочного» (Евр.7:26) Сына Божьего совершающим такое? Не вкладывается в голову.

ВОПРОС: Что же значит, Дух Господень снисходит?

3. Давайте посмотрим на Послание к Евреям и на правила У. Миллера. Слово обозначено номером Н6743 почти всегда переводится «благоденствовать» (**преуспевать**, иметь успех, быть благополучным). Так значится в буквальном переводе Янга: «...и Дух Иеговы благоденствовал ему...верёвки упали с его рук, он нашёл ослиную челюсть, протянул руку и поднял её и убил ею тысячу человек» (Суд.15:14-15).

4. Дух Господень сошёл на него, *«и веревки, бывшие на руках его, сделались, как перегоревший лен, и упали узы его с рук его»*. Это было **непосредственным результатом** действия Духа Господня, **а не убийство**. Бог помог ему освободиться, но что делать дальше — Самсон решал сам.

5. Лучшее понимание того, как Дух благоденствовал Самсону, это понимание, что Бог позволил Самсону победить, или защитил его в схватке; **но не Иисус пребывал в Самсоне, когда он совершал это**. Можно ли это отнести и к Киру, язычнику, которого Бог называет помазанником, в котором Дух Господа преуспевает?

ВОПРОС: Как вы оцениваете Самсона прочитав этот текст?

- «**И сказал Самсон: челюстью ослиною толпу, две толпы, челюстью ослиною убил я тысячу человек**. Сказав это, бросил челюсть из руки своей и назвал то место: Рамаф-Лехи. **И почувствовал сильную жажду и воззвал к Господу и сказал: Ты соделал рукою раба Твоего великое спасение сие**; **а теперь умру я от жажды, и попаду в руки необрезанных**. И разверз Бог ямину в Лехе, и потекла из нее вода. Он напился, и возвратился дух его, и он ожил; от того и наречено имя месту сему: "Источник взывающего", который в Лехе до сего дня» (Суд.15:16-19).

6. Многие когда читают этот текст понимают, что Бог в Самсоне взял ослиную челюсть и убил язычников. Что то, что здесь говорит Самсон – все верно, он прославляет Господа.

7. Но если вы будете смотреть через прзму Вечного Евангелия, и всех тех фактов что мы уже изучили ранее, вы начнете видеть глубже, понимать проблемы Самсона. **На самом деле он приписал славу себе, а не Богу**. Бог, на котором пребывает Дух Христов, не приписывает славу себе, но всегда воздаёт её Отцу и Сыну – поэтому, когда Самсон сказал те слова об убийстве, это показывает то, что Бог не был с ним в этом убийстве – но Самсон использовал силу Божью, которой был наделен.

8. Само-прославление Самсоном себя оказало бы ужасное влияние на израилитян, которые бы были приведены к тому, чтобы прославлять себя, а не Бога. Народ того времени часто обращался к богам и действия Самсона вызвало бы среди израилитян ещё больше поклонения человеку-герою. **Помните, что Бог действует в той парадигме, в которой они находились**.

«Тысячи израилитян были свидетелями победы Самсона над филистимлянами, но не раздался ни один победный клич до тех пор, пока герой, находясь в радостном настроении не стал праздновать победу сам. **Но он прославлял себя вместо того, чтобы воздать славу Богу**. Вскоре сильная жажда напомнила ему о его слабости. Он был уставший и источника воды рядом не было. Самсон стал испытывать свою зависимость от Бога и должен был увидеть, что одержал победу не своей силой, а силой Всемогущего (ЗВ, 6 окт.1881, п.13).

9. Бог дал Самсону силу, которую он получил, отвергая истину о Божьем характере. Это то, как Бог уважает нашу свободную волю. Так же и с сатаной, который имеет много власти, но при этом отвергает характер Божий. Но эта сила дана для испытания с надеждой на то, что истина о характере Бога будет в конечном итоге принята и таким образом многие смогут обрести вечную жизнь.

**10. Все наши поступки совершаются силой Божьей, даже если она дана злым людям**. Умелый пианист, талантливый футболист, выносливый марафонец – все обязаны жизнью и силой Богу. Вопрос заключается в том, признаём ли мы, что вся власть исходит от Бога, каемся ли в том, что применяли Его силу для своих греховных дел или же мы принимаем жизнь и власть от Бога в духе сатаны, причиняя Христу страдания (1 Кор.1:24), **используя Его силу для злых дел и греха, что ведёт к вечной гибели**.

11. Самсон использовал силу Бога для греховных целей, но Бог не отверг его. Вместо этого Бог дал ему осознать его слабость посредством появившегося у Самсона чувства жажды. Бог помог Самсону увидеть свой грех само-прославления. «Однажды сказал Бог, и дважды слышал я это, что сила у Бога, и у Тебя, Господи, милость, ибо Ты воздаешь каждому по делам его» (Пс.61:12,13).

12. В Самсоне, как и во многих из нас, действовал принцип жизни, когда Дух Христа в нас желает прославить Бога, а наша плоть, вдохновляемая сатаной, желает прославить себя. По причине того, что Самсон не полностью ожесточился против Духа Божьего, он всё ещё имел возможность прийти в покаянии и с верой к Богу. Самсон назван одним из героев веры (Евр.11).

**Мнение, что это сделал Бог**

ВОПРОС: Итак, убил ли людей ослиной челюстью Бог?

1. Нет, Бог использовал человеческую греховность – в этом случае его воинственную природу – для того, чтобы преподать урок и привлечь его ближе. Самсон предположил, что Бог хотел, чтобы он убил тех людей; именно так он был научен думать.

2. То же произошло и с Илией, который думал, что Бог в землетрясении, в ветре и в огне.

3. То же – и с учениками, которые думали, что Бог послал огонь с небес по просьбе Илии. «Но Он, обратившись к ним, запретил им и сказал: не знаете, какого вы духа; ибо Сын Человеческий пришел не губить души человеческие, а спасать. И пошли в другое селение» (Лук.9:55,56).

4. Если Сын Божий пришёл не для того, чтобы уничтожить, но чтобы спасти, то можно ли приписать Ему такое качество, как убийство? Библия говорит о том, что сатана является убийцей (1 Кор.10:10, греческое слово «ядовитый змей»). Это созвучно со словами Иисуса: «Вор приходит только для того, чтобы украсть, убить и погубить. Я пришел для того, чтобы имели жизнь и имели с избытком» (Иоан.10:10).

5. Всё же мы думаем, что это Христос убил первенцев в Египте, низвёл огонь на Надава и Авиуда, погубил Корея (см.книгу «Восстание Корея») и поразил язвой ассирийцев. Считается, что все бедствия и природные катаклизмы вызваны Богом и поэтому их называют «деяниями Божьими». Но Бог не таков и нам необходимо уяснить это.

«Лишь сила Божья сдерживает сатану и защищает человечество от его всевластия. Непокорные и неблагодарные люди имеют довольно много причин быть признательными Богу за его милость и долготерпение, проявляющиеся в обуздании жестокой и злобной силы дьявола. **Но когда люди преступают границы Божественного терпения, Он лишает их Своего покровительства. Бог – вовсе не палач, выполняющий приговор, вынесенный грешнику**. **Тех, кто отвергает Его милость, Он предоставляет самим себе, т.е. позволяет людям пожать то, что они посеяли**. Каждый отвергнутый луч света, каждое непринятое предостережение, каждое нарушение Закона Божьего, каждая взлелеянная страсть – это посеянное семя, которое обязательно принесёт свой плод. **Упорно отвергаемый Дух Божий в конце концов удаляется от грешника, и тогда уже не остаётся сил, чтобы сдерживать греховные страсти, и душа лишается защиты от злобы и ненависти сатаны**» (ВБ, 36).

ВОПРОС: Так как насчёт ситуации, сложившейся с Самсоном?

6. **Из-за неверия израилитян во время судей Бог не мог действовать через них посредством милости и самопожертвования. Он мог действовать только на основании имеющегося понимания, стараясь научить народ лучшему, чему Он мог, уважая их свободную волю**. Филистимляне также понимали только язык войны и они ожесточили свои сердца настолько, что Бог не мог их защищать от Самсона.

«Когда родители пренебрегают своими обязанностями по наказанию за грех, Бог берёт дело в свои руки. **Его защита от сил зла будет удалена так, что последствия греха накажут виновного**» (ПП 728.1).

7. Убийство, совершённое Самсоном, было грехом. Но он не осознавал этого тогда. Он думал, что убийство тех, кого он считал врагами Бога, не было грехом, но праведным поступком. **В армии сейчас находятся много людей, на молитвы которых Бог отвечает и которым помогает согласно их пониманию истины. Но когда они узнают достаточно, Бог ожидает от них покаяния не смотря на то, что прежде Он действовал на основании их понимания**.

8. В то же время те, кто воюет знают, что чтобы воевать нужно видеть противника врагом, а себя – правым; это важно для того, чтобы убивать эффективно. Поэтому прилагается так много усилий и тратится много средств на то, чтобы демонизировать врага и оправдать другую сторону. Это касается любой войны в любое время. Для того, чтобы прекратить этот цикл, Иисус рассказал следующую притчу о добром самарянине.

9. Если вы болеете диабетом, потому что никогда не слышали о законах здоровья, Бог может исцелить вас чудесным образом. Но те, кто знаком с этими законами и пренебрегает ими, не могут ожидать чудесного исцеления. Вместо этого они должны исповедать свой грех и попросить прощения. То же верно и о тех, кто слышал чистое Евангелие Иисуса Христа.

«**Люди будут судимы согласно имеющегося у них света**» (YI, 8 июня 1893 г.).

**«Бог считает нас ответственными за всё, чем мы могли бы стать, если бы развивали данные нам способности. Нас будут судить по тому, какими мы должны были быть, но не стали; что могли бы сделать, но не совершили, потому что не использовали свои силы для прославления Бога. За все знания, которые мы могли бы приобрести, но не приобрели, будет вечная потеря, даже если мы не потеряем свои души»**. TM 146

10. **Самсон остаётся героем веры не смотря на то, что он убил многих, потому что он имел мышление, свойственное его времени**. Окружение Самсона было грубым и жестоким. Сам Самсон совершил много ошибок. Но мы также видим, что несмотря на совершённые ошибки, мы можем быть прощены в конце посредством истинного покаяния. Но через какое ужасное испытание ему пришлось пройти! Бог не требует от нас таких испытаний и Его заповеди даны нам, чтобы защищать от ненужных страданий.

«Как изменился теперь тот, кто был судьёй и предводителем Израиля! – теперь он был слаб, слеп, пленён и порабощён! Шаг за шагом он пренебрегал своим святым призвание. Бог был долготерпелив к нему, но когда Самсон отдал себя во власть греха, раскрыв свой секрет, Бог отошёл от него. В его волосах не было силы, они были символом его верности Богу и когда они были отданы в жертву потакания похоти, благословение было отнято. **Если бы волосы с головы Самсона были сбриты без участия его самого, то его сила осталась бы при нём**. Но его поведение показало пренебрежение благости и авторитета Бога так, будто он сам сбрил свои волосы. Таким образом Бог оставил его пожинать плоды своего собственного греха» (ST Oct 13, 1881).

11. Самсон был оставлен, чтобы пожинать плоды своего собственного греха.

ВОПРОСЫ: Вопрос в том, как мы объясним это? Каково будет наше отношение к Богу? Будем ли мы верить, что Бог осудил нас и отверг? Ненавидит ли Он нас за наши ошибки и непонимание Его воли? Позволяем ли чувству вины одолеть нас по причине обвинений сатаны? Помните, что мы будем судимы также, как судим сами (Мф.7:2). Верим ли мы в покаяние и прощение?

«В своих страданиях и унижении, став игрушкой для филистимлян, Самсон получил возможность для размышлений и узнал о своей собственной слабости больше, чем когда-либо прежде. **Его скорби привели его к покаянию, и волосы его начали понемногу отрастать**, что указывало на возвращение его необычайной силы, но враги его, видя в нём лишь скованного и беспомощного узника, не испытывали никаких опасений» (ST Oct 13, 1881).

12. Хотя Самсон покаялся и его сила вернулась к нему, он также понял, что чудесного возвращения зрения не произойдёт, а также понял, что у него не будет больше жизни, полной мира. Он понял, что его собственные действия привели его к такому плачевному состоянию. **Его вера росла по мере того, как он больше и больше осознавал свою немощь**. Он начал понимать Рим.5:20-21. «Закон же пришел после, и таким образом умножилось преступление. А когда умножился грех, стала преизобиловать благодать, дабы, как грех царствовал к смерти, так и благодать воцарилась через праведность к жизни вечной Иисусом Христом, Господом нашим.»

13. Так Бог ответил на последнюю молитву Самсона и он умер, прославив Иегову.

«Бог обещал, что посредством Самсона Он начнёт освобождать Израиль от рук филистимлян, и это обетование исполнилось. Но как запятнана жизнь того, кто мог бы прославить Бога среди наций! **Если бы Самсон остался верен божественному призванию, Бог мог достичь цели к его чести и возвышению**. Но Самсон уступил искушению и показал, что недостоин Его доверия; таким образом он выполнил свою миссию, будучи поражённым, находясь в рабстве и погибнув» (ПП 567.2).

**Самсон по сравнению с Иосифом**

1. Божьи планы были исполнены, но трагичным образом. Пусть это станет уроком для нас, живущих в последние дни. Э. Уайт сравнивает Самсона с Иосифом, который также исполнил планы Божьи, но достойным образом. Когда Иосиф решил следовать Божьему закону, он был возвышен в Египте и принёс много благословений людям.

«Будущее Иосифа определилось решениями, которые он принял в час испытания. Он спокойно посмотрел на Небо и воскликнул: «Как могу я сделать такое великое зло и согрешить против Бога?» Он не позволил разыграться порочным страстям. Перед Иосифом были Божьи повеления и обетования. Он чувствовал, что всевидящее око было над ним, ведающее все его мысли, сердечные секреты и мотивы.

**Самсон в своём испытании имел доступ к тому же самому источнику силы, что и Иосиф.** Он мог выбрать либо добро, либо зло. **Но вместо того, чтобы ухватиться за силу Божью, он позволил злым страстям своей натуры захватить его.** Все доводы были отброшены и моральные ценности – попраны. Бог возложил на Самсона большую ответственность и оказал ему огромную честь; **но сначала ему нужно было научиться повиноваться законам Божьим**. Иосиф был также свободен в своём выборе. Он мог выбирать либо добро, либо зло. Он мог выбирать путь чистоты, святости или путь разврата и деградации. Он выбрал верный путь и Бог одобрил это. **Самсон, имея все те же возможности, выбрал путь страстей. Путь, на который он вступил привёл его к стыду, трагедии и смерти. Какой контраст по сравнению с Иосифом!**» (ЗВ, 13 окт.1881 г.).

2. В Писании есть много трудных для понимания мест, которые наша греховная натура может истолковывать как позволение ко страстям. Нам знакомы множество подобных примеров. Например, человек может совершить грех прелюбодеяния, сказав себе, что Давид был прощён в подобном же случае; и я буду прощён, ведь самый мудрый в мире человек был рождён от Вирсавии! Но мы забываем всю ужасную боль и страдания, которые Давид испытывал, неся последствия своего греха. Поэтому мы не должны осуждать ни его, ни кого-либо, понимая, что все мы грешники. Мы должны простить, чтобы и мы могли быть прощены. В то же время нам следует помнить, что грех лишает нас возможности делать это; он обманывает и приводит больше к само-возвышению, чем к прославлению Бога.

3. Во всём этом мы никогда не должны забывать греховность греха, его смертельное и разрушающее действие. Мы должны прильнуть к Богу в благодарности за дар Сына Его.

4. Мы никогда не должны забывать, что грех сделал с нашим Спасителем, и вечно помнить, что только посредством Его жизни мы можем преодолеть грех.

История Самсона несёт урок для тех, чей характер ещё не сформирован, кто ещё не вступил на путь активной жизни. Молодёжь, поступающая в наши школы и колледжи, встретит там самые разные умы. Если они ищут развлечений и легкомыслия, если стараются уклониться от добра и соединиться со злом — у них будет такая возможность. **Перед ними — грех и праведность, и они должны выбрать сами**. Но пусть помнят: «Что посеет человек, то и пожнёт». Сеющий в плоть свою от плоти пожнёт тление, а сеющий в дух от духа пожнёт жизнь вечную. (ST, 13 октября 1881 г., п. 20)