## (Характер Бога). Тема № 6: Бог уничтожает – но как?

1. Пути Божьи совершенно отличны от человеческих. И это отличие — не в одной детали, а во всём без исключения. Поэтому, когда Христос пришел на землю:

* «**Он представил людям то, что было прямо противоположно утверждениям врага в отношении характера Бога**…». Э. Уайт, Основы христианского воспитания, с. 177

2. Сатана достигает искажения характера Бога, **заставляя людей считать Божьи действия идентичными человеческим**. **Чем больше он может представить Бога похожим на человека, тем больше его удовлетворение**. Но Христос действует в противоположном направлении.

3. В Слове Божьем одна и та же терминология последовательно используется при описании Божьих действий в уничтожении людей и городов. Бог не дает подробного объяснения Своих слов в каждом случае. Но есть два или три места, где Он это делает, и этого достаточно, чтобы показать нам, как следует понимать каждое подобное выражение. Так истина утверждается «*устами двух или трех свидетелей*» (Матфея 18:16).

4. Первое место, которое мы рассмотрим, касается смерти Саула, первого царя Израиля. «*Сражение против Саула усилилось, и стрелки устремились на него, так что он изранен был стрелками. И сказал Саул оруженосцу своему: обнажи меч твой и заколи меня им, чтобы не пришли эти необрезанные и не надругались надо мною. Но оруженосец не решился, потому что очень испугался. Тогда Саул взял меч и пал на него. Оруженосец его, увидев, что Саул умер, и сам пал на меч и умер. И умер Саул, и три сына его, и весь дом его вместе с ним умер*» (1 Паралипоменон 10:3-6).

5. После определенного переломного момента в жизни царь он постоянно отвергал призывы милосердия. Тем самым он всё больше и больше удалял себя от круга Божьей защиты, пока Господь уже не мог помочь ему. Не потому, что не хотел, а потому, что не мог.

6. Поэтому, когда он вышел на последнюю битву, **он пошёл без Божьей защиты — и он это знал**. Именно поэтому Саул и обратился за советом к волшебнице в Аэндоре. Без Божьего присутствия не было ничего, что могло бы спасти его от ужасающей силы филистимлян, и в результате его гибель была предрешена. Если рассмотреть жизнь Саула, видно, что он сам удалился от Бога, поставив себя в положение, где не было никакой защиты от силы сатаны, и таким образом, по сути, фактически уничтожил себя.

7. **На протяжении всей истории Саула нет ни одного указания на то, что Бог поднял Свою могущественную руку и поразил его**. Единственные действия, которые мы видим со стороны Бога, — это проявление всех возможных усилий, чтобы спасти его. А затем, когда Саул не хотел быть спасён, но всё более яростно противился действию Духа, **у Бога не оставалось иного выхода, кроме как отступить от него**. Если бы Бог продолжал оставаться с Саулом против его воли, это означало бы навязывание Своего присутствия там, где в Нём не нуждались — а этого Господь не может и не станет делать.

8. Итак, ясно увидев, что Господь сделал в отношении гибели Саула, теперь мы готовы узнать, как Он Сам описал Свои действия: «*Так умер Саул за свое беззаконие, которое он сделал пред Господом, за то, что не соблюл слова Господня и обратился к волшебнице с вопросом, а не взыскал Господа. [За то] Он и умертвил его, и передал царство Давиду, сыну Иессееву*» (1 Паралипоменон 10:13, 14).

9. **Бог не поднимал руки, чтобы умертвить Саула**. Тот сам лишил себя жизни, едва опередив филистимлян. Писание, выражающее саму мысль Божью, описывает это так: «*За то Он [Господь Бог небес] умертвил его*».

10. Конечно, мы не стали бы так описывать человеческий поступок с использованием выражения «Он (Бог) умертвил его». Если бы эти слова относились к человеку, мы бы поняли, что убийца подошел к жертве, а не отошел от нее; что он держал меч в руке, а не оставался безоружным; и что он обрушил меч на голову виновного.

11. Этот способ выражения настолько непривычен, что поначалу трудно мыслить в такой терминологии. Однако, чтобы верно понимать Божьи мысли, выраженные в Его Слове, ум должен переучиться, читая о путях Божьих в отличие от человеческих.

12. Представление одного свидетеля никогда не бывает достаточным, чтобы установить истину Писания. Необходимо добавить второго.

13. Как с Саулом, так и со всем народом Израиля. Века любящих призывов были отвергнуты, пророки были гонимы, а в некоторых случаях и убиты. Наконец, Сам Сын Божий пришел с личным посланием Отца — но они отвергли Его еще решительнее, подчеркнув свою ненависть, добившись для Него самой мучительной и унизительной смерти.

14. Наступил момент, когда Христос увидел, что они перешли точку невозврата. Что Он сказал и сделал? Он объявил, что Иерусалим безнадёжен, но вместо того, чтобы обрушить на город огненные шары разрушения, просто оставил их на произвол судьбы. И вновь: Он не сделал этого потому, что хотел, но потому что уже не мог поступить иначе, не противореча Своему характеру любви. Вот Его скорбные слова: «*Иерусалим, Иерусалим, избивающий пророков и камнями побивающий посланных к тебе! сколько раз хотел Я собрать детей твоих, как птица собирает птенцов своих под крылья, и вы не захотели! Се, оставляется вам дом ваш пуст. Ибо сказываю вам: не увидите Меня отныне, доколе не воскликнете: благословен Грядый во имя Господне!*» (Матфея 23:37–39).

15. По тем же причинам и в согласии с теми же принципами Бог оставил Израиль точно так же, как оставил Саула. Тем самым от них была удалена единственная действенная защита от их многочисленных врагов. **На протяжении веков дьявол жаждал крови всего народа**. **Он знал, что не сможет прикоснуться к ним, пока их окружает Божья защита**, и что, **пока они послушны, она всегда будет с ними**. Поэтому сатана с огромным успехом трудился над тем, чтобы привести их к непослушанию.

16. Так наступил момент, когда евреи сами вызвали удаление Божьей защиты от себя, и тогда уже **ничто не могло уберечь их от бедствий**. Они обрушились с неистовой жестокостью на их незащищённые головы. Вся истина этого ясно выражена в следующем описании:

* «**Евреи сами выковали себе оковы; они сами наполнили чашу мщения**. В полном истреблении, которое постигло их как народ, и во всех бедствиях, сопровождавших их рассеяние, **они лишь пожали жатву, посеянную своими руками**. Пророк говорит: «Погубил ты себя, Израиль!», «Ты упал от нечестия твоего» (Осии 13:9; 14:2). Их страдания часто представляются как наказание, наложенное на них по прямому постановлению Бога. **Так великий обманщик старается скрыть своё собственное дело**. Упорным отвержением Божественной любви и милости **евреи навлекли на себя удаление Божьей защиты, и сатане было позволено управлять ими по его воле**. Ужасные жестокости, совершённые при разрушении Иерусалима, являются доказательством мстительной силы сатаны над теми, кто предаётся его власти» Э. Уайт, Великая борьба, 35..
* «**Мы не осознаем, как многим обязаны Христу за мир и защиту, которыми наслаждаемся**. **Сдерживающая сила Бога не позволяет человечеству полностью оказаться под властью сатаны**. Непокорные и неблагодарные имеют великий повод благодарить Бога за Его милость и долготерпение, **которые сдерживают жестокую, злобную силу зла**. **Но когда люди переходят границы Божьего долготерпения, это сдерживание удаляется**. **Бог не становится к грешнику в положении палача, приводящего в исполнение приговор за преступление; но Он оставляет отвергших Его милость самим себе, чтобы они пожали то, что посеяли**. (1) Каждый отброшенный луч света, (2) каждое пренебрежённое или осмеянное предостережение, (3) всякая потворствуемая страсть, (4) каждое преступление закона Божьего — **это семя, дающее неизбежную жатву**. Дух Божий, постоянно отвергаемый, наконец, оставляет грешника, и (1) тогда не остается силы, чтобы обуздать злые порывы души, и (2) нет защиты от злобы и ненависти сатаны. Разрушение Иерусалима — это грозное и торжественное предупреждение всем, кто пренебрегает Божественной благодатью и отвергает призывы Божьего милосердия. Никогда еще не было дано более ясного свидетельства Божьей ненависти ко греху и неизбежности наказания для виновных» Там же, с. 36.

17. Действия Бога при разрушении Иерусалима идентичны Его поступкам с царём Саулом.

18. Особенно ценной является ссылка на общепринятое толкование того, что произошло: «Их страдания часто представляются как наказание, наложенное на них по прямому постановлению Бога». Кроме того, нам сообщается, что Господь не ушёл по Своей собственной воле. Это иудеи «**навлекли на себя удаление Божьей защиты**», тем самым позволив сатане, наконец, осуществить над ними свои злые замыслы.

19. И далее навсегда утверждается драгоценная истина: «**Бог не становится к грешнику в положении палача, приводящего в исполнение приговор за преступление; но Он оставляет отвергших Его милость самим себе, чтобы они пожали то, что посеяли**». То, что постигло иудеев, было естественным результатом их собственного поведения. Это не было чем-то, что Бог навёл на них. Они посеяли семя — теперь им нужно было пожать неизбежную жатву.

20. В гибели первого царя Израиля и в разрушении Иерусалима в 70 году по Р. Х. Бог последовательно действовал одинаково. В обоих случаях Он трудился с бесконечной любовью и терпением, чтобы привлечь их к путям праведности и безопасности, но они решительно отвергли это, вынудив Его отступить и оставить их ближайшей участи. Для Саула это было нашествие филистимлян, для Иерусалима — римское вторжение.

21. Бог описал то, что сделал с Саулом, словами, весьма отличающимися от тех, которыми мы бы описали Его действия. Бог сказал: «Я (Он) умертвил его». Мы бы сказали: «Саул уничтожил сам себя».

22. Поскольку Бог последователен, можно ожидать, что Он опишет то же самое действие при разрушении Иерусалима теми же словами. Следовательно, следует ожидать, что Он скажет: «Я разрушил Иерусалим и умертвил тех убийц». Именно так Он и описал то ужасное разрушение. В Матфея 22 содержится притча, в первоначальном значении которой представлены два последних призыва, данных иудейскому народу, и их отвержение. Когда второй призыв завершён и также решительно отвергнут, реакция царя описана следующими словами: «*Услышав о сем, царь разгневался, и, послав войска свои, истребил убийц оных и сжег город их*» (Матфея 22:7).

23. Этот стих изложен символическим языком. Бог Отец — это царь; войска — римляне под руководством Тита; убийцы — иудеи, распявшие Христа; город — Иерусалим. Исполнение этого страшного пророчества произошло в 70 году по Р. Х., как подтверждается в книге Притчи Христа, с. 309, где приведён этот стих, за которым следуют слова:

* «Приговор, произнесённый царём, исполнился над иудеями в разрушении Иерусалима и рассеянии народа» Э. Уайт, Притчи Христа, с. 309.

24. Если заменить символические слова, тем, что они означают, то стих будет звучать так: «Услышав об этом, Бог разгневался, и Бог послал Свои войска — римлян, и Бог истребил иудеев-убийц, и Бог сжёг Иерусалим».

25. Если эти слова истолковывать согласно обычным словарным значениям, то единственный образ Бога, который может возникнуть, — это образ земного деспота. Но вдохновенное слово, приведённое из Великой борьбы, подтверждает, что из этих стихов следует извлекать совершенно иное понимание. Поэтому принятая позиция напрямую зависит от способа толкования слов. Выбор стоит между принятием значения, основанного на человеческом или на библейском языке. Первое приобретается через обращение к стандартному словарю, второе — через само Писание.

26. Как и в случае с царём Саулом, так и во втором свидетельстве, аналогичное описание объясняется одинаково. **Говорится, что Бог истребляет грешника тогда, когда принимает его требование оставить его в покое**. Постигшая его судьба — не результат ни Божьего выбора, ни Его управления. Это неизбежный результат пути, избранного преступником.

27. Третье свидетельство также будет взято из истории Израиля. Речь идёт о случае, когда израильтяне шли по пустыне и вновь начали роптать на Бога и Моисея. Они не знали, что проходили через местность, кишащей ядовитыми змеями и таящая другие опасности. Благодаря Божьей защите, они до тех пор проходили через неё невредимыми, пока своим неблагодарным и греховным поведением не изгнали эту защиту. Когда щит был снят, ничто уже не могло удержать наплыв пресмыкающихся, и в результате многие из народа погибли ужасной смертью.

28. Вот как описывается то, что произошло, и то, что сделал Бог. Во всех трёх приведённых примерах Бог представлен как Тот, в Ком нет «ни изменения и ни тени перемены» (Иакова 1:17).

* «Поскольку они были защищены Божественной силой, они не осознавали бесчисленных опасностей, которые постоянно их окружали. **В своей неблагодарности и неверии они ожидали смерти, и теперь Господь позволил смерти прийти к ним**. Ядовитых змей, кишевших в пустыне, называли огненными из-за ужасных укусов, вызывающих жесточайшее воспаление и скорую смерть. **Когда охраняющая рука Божья была удалена от Израиля, множество людей подверглось нападению этих ядовитых существ**» Там же, с. 429.

29. Как и в предыдущих примерах, будет проведено сравнение между тем, как описываются действия Господа, и тем, как Сам Господь говорит о Своих действиях. Если Бог последователен — а мы знаем, что это так — то и здесь Он опишет происходящее так же, как в двух предыдущих случаях. И снова последовательность Божья проявляется без изменения и без тени перемены. «*И послал Господь на народ ядовитых змеев, которые жалили народ, и умерло множество народа из [сынов] Израилевых*» (Числа 21:6).

30. Для тех, кто желает получить ещё большее подтверждение открытых здесь истин посредством использования Библии как её собственного толкователя, следует обратиться к опыту патриарха Иова. Сатана потребовал права уничтожить его. Бог отступил и оставил его во власти дьявола с одним ограничением — тот не мог отнять его жизни. Всё, что случилось с Иовом, совершил сатана, а не Бог. Поведение Бога изображается так же, как и ранее, за исключением одного различия: в каждом из других случаев именно греховность отвергших Его милость людей вынуждала Бога отступить и удалится Его защите. Но Иов был «человеком непорочным и справедливым». **Следовательно, удаление Бога от него не было результатом греховности Иова**.

31. На каком же основании Господь мог оставить Иова страдать от рук дьявола? Это хороший вопрос, на который даётся следующий принципиальный ответ: **каждый истинный ребёнок Божий отдал свою жизнь в руки Бога, чтобы она была принесена в жертву ради Его дела, если это принесёт продвижение этого дела**. **Это — привилегия, и Господь никогда не лишит ни одного из Своих детей этой привилегии, когда придёт её час**. Этот час пришёл для Иова, и Господь не воспрепятствовал его жертве.

32. Таким образом, есть два пути, по которым Господь может отступить от человека и оставить его разрушителю. Первый — когда греховность человека прогоняет Духа Божьего, а второй — когда **сам человек приносит себя в жертву ради истины**, как это делает всякий Божий ребёнок.

33. Когда Господь лично пришёл, чтобы описать, что Он сделал с Иовом, Он снова использовал уже знакомые нам выражения, которые мы уже отмечали: «*обратил ли ты внимание твое на раба Моего Иова? ибо нет такого, как он, на земле: человек непорочный, справедливый, богобоязненный и удаляющийся от зла, и доселе тверд в своей непорочности; а ты возбуждал Меня против него, чтобы погубить его безвинно*» (Иов 2:3).

34. И снова — это не те слова, которые мы бы использовали в обычной речи. В нашем обиходе они передают смысл, противоположный тому, что Бог имел в виду.

35. Невозможно прийти к правильному пониманию этих слов, если не руководствоваться самим Словом Божьим. Только оттуда можно получить такое толкование. Это — единственный «словарь», который даёт подобное определение этим словам.

36. Может потребоваться некоторое время, чтобы приучить наш ум держать в сознании двойное значение одних и тех же слов. Нужно прилагать сознательное усилие, пока не станет таким же естественным воспринимать новое значение, как и старое. **Необходимо, чтобы стало второй натурой придавать одно значение словам, когда они описывают Божье поведение, и другое — когда речь идёт о человеке**.

37. Вот сравнение двух подходов: Когда человек уничтожает, он намеренно приближается к жертве с целью убийства. Когда Бог уничтожает, Он отступает от объекта без всякого намерения его убивать. Когда человек уничтожает, он несёт в руках орудия смерти. Когда Бог уничтожает, Он не берёт оружия, но отпускает контроль над разрушительными силами. Когда человек уничтожает, он направляет меч на цель. Когда Бог уничтожает, нет личного исполнения наказания. Всё, что обрушивается на грешника, — это результат действия сил смерти, которые сам грешник привёл в движение.

ВОПРОС: На этом этапе могут возникнуть два вопроса. Первый: в чём, существенная разница между прямым действием уничтожения и отступлением, которое оставляет человека умирать? В обоих случаях разрушение происходит по воле Бога, и поэтому в каждом случае Он — разрушитель.

38. Это было бы верно, если бы удаление Бога было Его собственным выбором. Но это не так. **На самом деле Его изгоняют**. Вспомните, как Христос шёл на Голгофу. Его вели туда насильно. Это ясно показывает реакцию человека на Божьи призывы любви — люди изгоняют Бога, лишая Его возможности остаться, если только Он не навяжет Своё присутствие, чего Господь никогда не сделает.

39. Для тех, кто готов поверить, что Бог никогда не простирает руку, чтобы уничтожать, но всё же считает, что Его уход с полным знанием того, что за этим последует, делает Его разрушителем, приводится следующий пример. Он покажет явное различие **между простым удалением и принудительным удалением**. Он покажет, что даже в Своём отходе не Бог несёт ответственность за бедствия, которые следуют.

ИСТОРИЯ:

Предположим, что в центре небольшого городка с населением две тысячи человек расположена атомная электростанция. Её устройство таково, что оператор должен постоянно находиться в диспетчерской, чтобы следить за управлением. Если этот пост оставить без присмотра на несколько часов или более, ядерная реакция выйдет из-под контроля и превратится в катастрофическое разрушение.

Возникает ситуация, когда всех инженеров, кроме одного, уводят, и вся ответственность ложится на этого человека. Никто другой в округе не обладает подготовкой, знаниями или навыками для управления этим опасным оборудованием.

Однако это не вызывает особых затруднений, поскольку человек здоров, очень добросовестен и выполняет свою работу с величайшей преданностью днём и ночью. Он успевает достаточно отдыхать между проверками, что позволяет ему продолжать работу неограниченно долго.

Но в город прибывает заклятый враг инженера, который решает изгнать его из города. Для этого он распространяет лживые слухи, пока среди жителей не возникает ненависть. Они начинают преследовать инженера всеми возможными способами, и их нападки становятся всё более жестокими. Долгое время он терпеливо сносит их, надеясь, что они утихнут, и осознавая, что если он оставит свой пост, это станет катастрофой для города.

В конце концов его терпение иссякает. «С меня хватит, — восклицает он. — Я шёл на уступки снова и снова. Эти люди показали, что не заслуживают жизни. Я ухожу».

С этими словами он выходит из диспетчерской и уезжает далеко. Проходит несколько часов, и он уже в безопасности, когда происходит взрыв. Город и все её жители полностью уничтожены.

40. Хотя в каком-то смысле жители сами погубили себя, столь же верно и то, что инженер уничтожил их, ведь он ушёл, зная, что его уход приведёт к этим неизбежным последствиям. Это и есть то представление о Боге, которое имеет множество людей.

41. Ситуация, с которой столкнулся этот человек, аналогична той, с которой сталкивается Бог. Он — великий «Инженер», управляющий энергетической установкой природы. Если Он отпустит эти силы, никто другой не сможет контролировать их и предотвратить ужасающий взрыв разрушения. Враг проник в мир, и против Бога возникла ненависть.

42. Многие верят в эту истину и затем представляют себе, что Бог, как в нашей иллюстрации, достигает предела терпения и добровольно отступает, оставляя людей погибать в катастрофе разрушения, которая неизбежно следует.

43. Если бы это действительно был точный образ Бога, тогда, без сомнения, нам пришлось бы согласиться, что Он, в конечном счёте, является разрушителем. Но это не так. Бог — совершенно иная Личность.

44. **Давайте перескажем эту историю так, чтобы она действительно отражала характер Бога**.

Перед нами та же ситуация: тот же инженер, та же диспетчерская, тот же городок и тот же враг, сеющий раздор.

На этот раз инженер даже не думает об уходе. Что бы они ни делали с ним, он видит только их положение. Он знает, что если уйдёт, они все погибнут, поэтому остаётся. **Его терпение не подвергается сомнению, потому что он вообще не думает о себе**.

Но преследования становятся всё ожесточённее, и люди начинают требовать, чтобы он ушёл. Он возражает, что если уйдёт, они погибнут, и ради них, а не ради себя, хочет остаться. Но они, ослеплённые ненавистью, не понимая истинной опасности и слишком самоуверенные в своей способности справиться с управлением, насмешливо смеются над ним и кричат, чтобы он уходил.

С глубочайшим беспокойством о них он остаётся на своём посту и продолжает исполнять обязанности с прежней верностью. Каждый раз, думая о них, он испытывает приступ боли и страха и с особым рвением размышляет, как бы завоевать их любовь и доверие, чтобы спасти им жизнь. Ни одной мысли о себе — все мысли о них и об их нужде.

Но с каждым днём они становятся всё более злобными и агрессивными, пока не врываются в диспетчерскую и с яростью требуют, чтобы он ушёл. Они выталкивают его за дверь, ведут к машине, сажают его туда и приказывают уехать. Выбора не остаётся. Медленно он выезжает из города и поднимается на первый холм за её пределами. Он останавливает машину, выходит и смотрит назад на рассерженную толпу, собравшуюся убедиться, что он действительно ушёл. Он протягивает руки в последнем любящем призыве. В ответ — лишь агрессивные жесты, показывающие, что их требование остаётся неизменным: он должен уйти. ¶

Что ещё он может сделать?

Ничего! Все возможные пути спасения этих людей исчерпаны, и с тяжелейшим сердцем он разворачивает машину и уезжает навсегда. Проходит несколько часов, и атомный огненный шар стирает город и её жителей с лица земли.

Никто не сможет сказать, что этот человек — разрушитель. Он действовал исключительно как спаситель. Он не смог и не спас их, потому что они не позволили ему это сделать.

**Вот истинное представление о характере Бога**.

Эта истина выражена в следующем абзаце из книги «Пророки и цари», стр. 175:

* «**Христос никогда не покинет тех, за кого Он умер**. Мы можем оставить Его и быть сокрушёнными искушением, но **Христос никогда не сможет отвернуться от того, за кого Он заплатил выкуп Своей собственной жизнью**» Э. Уайт, Пророки и цари, стр. 175.

45. Учитывая, что Христос умер за всех людей, это утверждение означает, что для Христа невозможно отвернуться от кого-либо. **Люди отвергают Бога. Бог не может отвернуться от людей. Это невозможно**.

ВОПРОС: Второй вопрос таков: если Бог на самом деле не уничтожает, то почему Он использует это слово для описания Своих действий? Не вносит ли это путаницу в Писание?

46. Это прекрасный вопрос, и в ответ следует сказать, что **это правильное слово для описания действий Бога, ибо в глубоком и важном смысле верно, что Он действительно уничтожает**.

47. Бог приходит к человеку только в одной роли — как Спаситель. **Но результат Его усилий не всегда спасителен**. Для большинства результатом становится ожесточение в бунте и отдалении от голоса любящего призыва. **Таким образом, Бог уничтожает, пытаясь спасти**. **Чем сильнее Он проявляет Свою спасительную силу, тем сильнее человек, отвергая её, устремляется к гибели. В этом смысле Бог уничтожает**.

48. Этот принцип истины изложен с большой ясностью в следующем утверждении:

* «**Не Бог ослепляет глаза людей или ожесточает их сердца**. Он посылает им свет, чтобы исправить их ошибки и направить их на безопасный путь; именно **отвергая этот свет, люди ослепляются и ожесточаются сердцем**. Часто этот процесс происходит постепенно и почти незаметно. Свет приходит в душу через (1) Божье Слово, (2) через Его слуг или (3) через прямое воздействие Его Духа; но **когда один луч света игнорируется, происходит частичное ослабление духовного восприятия**, и **второе откровение света воспринимается менее ясно**. Так тьма усиливается, пока в душе не наступит ночь. Так было и с этими иудейскими лидерами. **Они были убеждены, что с Христом пребывала Божественная сила**, но, чтобы противостоять истине, они приписали работу Святого Духа сатане. Тем самым **они сознательно пошли на обман**; они отдали себя сатане, и **отныне ими управляла его сила**» Э. Уайт, Желание веков, 322.
* «**Не Бог налагает покрывало на глаза людей и не Он ожесточает их сердца**; **это свет, который Бог посылает Своему народу, чтобы исправить их ошибки**, направить их на безопасный путь, **но который они отказываются принять**, — **именно он ослепляет их разум и ожесточает их сердца**» Э. Уайт, Review and Herald, October 21, 1890.

49. Ярчайший пример этого процесса является история фараона Египта. В Писании сказано: «*Но Я ожесточу сердце фараоново, и явлю множество знамений Моих и чудес Моих в земле Египетской*» (Исход 7:3).

**50. Ожесточить — значит уничтожить. Речь идёт не о физическом уничтожении, а о духовном**. Это духовное разрушение предшествует физическому, которое неизбежно последует. В Писании прямо сказано, что это сделал Бог, и это правда, но все поясняющие отрывки показывают, что **Божье действие заключалось в послании духовного света и любящих призывов к фараону**. Это было предназначено для смягчения и спасения, а не для ожесточения, но **то, что было послано для спасения, погубило его, потому что он это отверг**. Заметьте: **не сам свет ожесточил и погубил его, а его отвержение ожесточило и погубило его**.

* «Фараон видел могущественное действие Духа Божьего; он видел чудеса, которые Господь творил через Своего слугу, но отказался повиноваться повелению Божьему. Этот мятежный царь с гордостью спросил: «Кто такой Господь, чтоб я послушался голоса Его и отпустил [сынов] Израиля?» (Исход 5:2). И по мере того как суды Божьи все сильнее обрушивались на него, он упорно продолжал противиться. **Отвергая небесный свет, он стал ожесточённым и нечувствительным**. Провидение Божье открывало Божью силу, и эти проявления, не признанные фараоном, стали средством ожесточения его сердца против еще большего света. **Те, кто превозносит свои собственные идеи над ясно выраженной волей Божьей**, говорят, как и фараон: «Кто такой Господь, чтоб я послушался голоса Его». **Каждое отвержение света ожесточает сердце и омрачает разум**; и таким образом людям становится всё труднее отличать добро от зла, и они все смелее сопротивляются воле Божьей» Э. Уайт, S.D.A. Bible Commentary № 1, 1099.
* «**Каждое новое доказательство силы Божьей, которое отвергал египетский монарх, толкало его к ещё более сильному и стойкому противлению Богу**. Так продолжалась борьба: смертный человек сражался с явленной волей бесконечного Бога. **Этот случай — ясная иллюстрация греха против Святого Духа**. «Что посеет человек, то и пожнёт». **Постепенно Господь отнимал от него Своего Духа**. **Убирая сдерживающую силу, Он отдал царя в руки худшего из всех тиранов**» Э. Уайт, The Review and Herald, July 27, 1897
* «**Терпение и долготерпение Божье, которые должны смягчать и покорять душу, оказывают совершенно противоположное влияние на беспечных и грешных**. Они побуждают их отвергать всякие ограничения и укрепляют в сопротивлении» Э. Уайт, The Review and Herald, August 14, 1900.

51. Истина, изложенная в этих утверждениях, имеет огромное значение. Когда она будет по-настоящему понята, не останется места легкомысленному отношению к открываемому свету. Возникнет осознанный страх совершить роковую ошибку, отвергнув свет лишь потому, что он задевает нашу плоть или какие-то предвзятые мнения. **Появится боязнь ожесточения сердца и притупления духовного восприятия**.

* «Пусть служители и народ помнят, что **евангельская истина губит, если не спасает**. Душа, которая день за днём отказывается слушать призывы милосердия, вскоре может оставаться безучастной даже к самым настойчивым увещеваниям» Э. Уайт, Testimonies 5:134.

52. Мы должны ясно понять, что все усилия, которые прилагает Бог, направлены на спасение. Эти усилия могут и действительно производят два противоположных эффекта. В сердцах и жизнях тех, кто принимает Божье дело, достигается желаемый результат: оно смягчает, преображает, очищает и восстанавливает. Это ведёт к вечной жизни.

**53. Но в жизни тех, кто отвергает это спасительное служение, происходит ужасная работа разрушения**. Это разрушительное действие, которое сначала (1) подавляет всякий духовный отклик, (2) затем ожесточает сердце в противлении, (3) развивает всякую греховную черту и (4) вынуждает Духа Божьего отступить — забрать Своё присутствие и Свою защиту. Это оставляет человека наедине с его собственным выбором — в положении, где нет никакой защиты от разрушительной ярости сатаны и греха.

**54. Бог уничтожает, но не так, как уничтожает человек**. Каждое усилие со стороны Бога направлено на спасение, но в жизни тех, кто отвергает эту спасительную силу, оно приводит к совершенно иному результату. Поэтому мы можем знать, что на самом деле Бог есть Спаситель и только Спаситель. **Он уничтожает, пытаясь спасти, так что чем сильнее Его спасительная сила проявляется в мире, и чем больше она отвергается, тем быстрее и ужаснее погибают отвергшие, — просто в силу действия вовлечённых сил**.

55. Этот принцип станет ещё яснее и убедительнее при изучении отдельных случаев: потопа, Содома и Гоморры, египетских казней, распятия Христа, семи последних язв и окончательного суда. Они будут рассмотрены. Пока же достаточно установить принцип: **способ, которым Господь уничтожает, состоит в том, чтобы спасти**. Таким образом, Его способ разрушения полностью отличается от человеческого. Когда это будет ясно понято, станет возможным смотреть на все действия Бога новым, просвещённым взглядом. В результате всё Писание предстанет как одно великое, гармоничное целое.