## Э. Дж. Ваггонер

# ЗАКОН ЖИЗНИ

Я видел предел всякого совершенства, но **Твоя заповедь безмерно обширна**.

Пс. 118:96



УДК 23/28 ББК 86.37 В12

#### Эллет Джозеф Ваггонер

В12 **Закон жизни.** — М.: Издательство «Перо», 2025. — 128 с.

ISBN 978-5-00270-184-1

Книга Эллета Ваггонера «Закон жизни» посвящена глубокому исследованию десяти заповедей Закона Божьего и раскрытию их вечного значения для каждого человека и для всего мира. Автор показывает, что Закон Божий — это не просто набор правил, а выражение самого характера Бога, основание жизни, справедливости и гармонии. Каждая заповедь рассматривается не как ограничение, но как проявление свободы и как обетование защиты человека от разрушительного действия греха. Закон Божий, являясь законом жизни, отражает безграничную любовь Творца к Своему творению.

## Оглавление

| Глава 1. | . Первая заповедь                                                                                                                                                                           | 6                                                   |
|----------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------|
|          | Закон не устарел                                                                                                                                                                            | 6                                                   |
|          | Поклонение – это служение                                                                                                                                                                   | 7                                                   |
|          | Кто может соблюдать заповеди?                                                                                                                                                               | 8                                                   |
|          | Любить – значит отдавать                                                                                                                                                                    |                                                     |
|          | Святость – целостное служение                                                                                                                                                               | .10                                                 |
|          | Подготовка к пришествию Христа                                                                                                                                                              | .12                                                 |
|          | Сущность язычества                                                                                                                                                                          | .12                                                 |
|          | Знак истинного Бога                                                                                                                                                                         |                                                     |
|          | Избавление из Египта                                                                                                                                                                        | .15                                                 |
| Глава 2  | . Вторая заповедь                                                                                                                                                                           | <b>17</b>                                           |
|          | Извращение заповеди                                                                                                                                                                         | .17                                                 |
|          | Превращение правды в ложь                                                                                                                                                                   | .19                                                 |
|          | Воображение и создание образов                                                                                                                                                              | .20                                                 |
|          | Видеть невидимое – единственное средство защиты                                                                                                                                             | .21                                                 |
|          | Насылающий беззаконие                                                                                                                                                                       |                                                     |
|          | Новое рождение – путь к спасению                                                                                                                                                            | .24                                                 |
|          | Божий путь ровный                                                                                                                                                                           |                                                     |
|          | Грех саморазрушителен                                                                                                                                                                       | .25                                                 |
|          | Божья ревность – наше спасение                                                                                                                                                              |                                                     |
| Глава 3  | . Третья заповедь                                                                                                                                                                           |                                                     |
|          | Бог слышит мысли                                                                                                                                                                            |                                                     |
|          | Сущность сквернословия                                                                                                                                                                      |                                                     |
|          | Заменители клятв                                                                                                                                                                            |                                                     |
|          | Бездумные привычки                                                                                                                                                                          |                                                     |
|          | Всякий грех есть богохульство                                                                                                                                                               |                                                     |
|          | Милостивое обещание                                                                                                                                                                         |                                                     |
|          | Нести Его имя                                                                                                                                                                               |                                                     |
|          | Спасение в имени                                                                                                                                                                            |                                                     |
|          | Не магия, а реальность                                                                                                                                                                      | .35                                                 |
|          |                                                                                                                                                                                             |                                                     |
|          | Его имя – это Его характер                                                                                                                                                                  | .35                                                 |
|          | Его имя – это Его характер<br>Крещение во имя                                                                                                                                               | .35<br>.36                                          |
|          | Его имя – это Его характер<br>Крещение во имя<br>Молитва во имя Господа                                                                                                                     | .35<br>.36<br>.36                                   |
|          | Его имя – это Его характер<br>Крещение во имя<br>Молитва во имя Господа<br>Запечатлены именем Господа                                                                                       | .35<br>.36<br>.36                                   |
| Глава 4  | Его имя – это Его характер<br>Крещение во имя<br>Молитва во имя Господа<br>Запечатлены именем Господа<br>. <b>Четвертая заповедь</b>                                                        | .35<br>.36<br>.36<br>.37<br><b>39</b>               |
| Глава 4  | Его имя – это Его характер                                                                                                                                                                  | .35<br>.36<br>.36<br>.37<br><b>39</b><br>.39        |
| Глава 4  | Его имя — это Его характер<br>Крещение во имя<br>Молитва во имя Господа<br>Запечатлены именем Господа<br>Четвертая заповедь<br>Происхождение трудностей в толковании Писания<br>Какой день? | .35<br>.36<br>.37<br><b>39</b><br>.39               |
| Глава 4  | Его имя — это Его характер                                                                                                                                                                  | .35<br>.36<br>.37<br><b>39</b><br>.39<br>.40        |
| Глава 4  | Его имя — это Его характер<br>Крещение во имя<br>Молитва во имя Господа<br>Запечатлены именем Господа<br>Четвертая заповедь<br>Происхождение трудностей в толковании Писания<br>Какой день? | .35<br>.36<br>.37<br><b>39</b><br>.39<br>.40<br>.41 |

|          | «Помни»                                     | .45       |
|----------|---------------------------------------------|-----------|
|          | Благословение Эдема                         | .46       |
|          | Покой – не бремя                            | .47       |
| Глава 5. | Пятая заповедь                              | 49        |
|          | Наставление Господа                         | .49       |
|          | Несколько иллюстраций                       | .50       |
|          | Заповедь универсальна                       | .51       |
|          | Отец всех                                   | .52       |
| Глава 6. | Шестая заповедь                             |           |
|          | Корень убийства                             | .55       |
|          | «Откуда войны?»                             | .58       |
|          | Что включает в себя самозащита              | .60       |
|          | Смертоносное оружие                         | .62       |
|          | Точная заповедь                             | .63       |
|          | Священность жизни                           | .64       |
|          | Соработники Бога                            | .65       |
| Глава 7. | Седьмая заповедь                            | <b>67</b> |
|          | Порядок заповедей                           |           |
|          | Начало зла                                  | .68       |
|          | Учреждение брака                            |           |
|          | Терпение любви                              | .70       |
|          | Организация брака                           |           |
|          | Кто выбирает?                               |           |
|          | Верность Богу – защита от прелюбодеяния     |           |
|          | Плоть против духа                           |           |
|          | Инструменты Бога                            |           |
|          | Сила нового рождения                        | .75       |
|          | Надежда на вечность                         |           |
| Глава 8. | Восьмая заповедь                            |           |
|          | Практика большинства                        |           |
|          | Методы ведения дел – зарабатывание на жизнь |           |
|          | Неуплата долгов                             |           |
|          | Что мы должны миру                          |           |
|          | Обкрадывание Бога                           |           |
|          | Учение Христа о возвращении десятины        |           |
|          | Десятина до дней Моисея                     |           |
|          | Десятина и суббота                          |           |
|          | Почтите Бога первыми плодами                |           |
|          | Основа воровства                            |           |
|          | Секрет всей честности                       |           |
| Глава 9. | Девятая заповедь                            |           |
|          | Ложь из вежливости                          |           |
|          | «Клеветник братий наших»                    | 90        |

| Потеря доверия                                  | 91  |
|-------------------------------------------------|-----|
| Рискнуть солгать                                | 92  |
| Сплетни                                         |     |
| Лишние слова                                    |     |
| Просто шутка                                    |     |
| Корень вопроса                                  |     |
| Раздор и ложь                                   |     |
| Высшее испытание: исповедание                   |     |
| или отрицание Христа                            | 96  |
| Свидетели истины                                |     |
| Принятие истины                                 |     |
| Верить лишь касательно другого – не верить Богу |     |
| Спасение от лжи                                 |     |
| Глава 10. Десятая заповедь                      | 100 |
| Безграничность действия закона                  |     |
| Выйти за рамки закона                           | 100 |
| Божья милость к нарушителям                     | 101 |
| Не вменяя людям преступлений их                 |     |
| Десятая заповедь обобщает все заповеди          |     |
| Духовность закона                               |     |
| Любовь к деньгам                                |     |
| Накопительство означает бедность                |     |
| Богатство – не грабеж                           |     |
| Довольство пищей и одеждой                      |     |
| Довольство, а не лень                           | 107 |
| Недовольство или беспокойство –                 |     |
| это любостяжание и идолопоклонство              |     |
| Абсолютное доверие Отцу                         |     |
| Доверие, а не безделье                          |     |
| Сказать, что Бога нет                           |     |
| Истинное счастье                                |     |
| Сущность всего                                  |     |
| Удовлетворение от служения                      |     |
| Глава 11. Закон духа жизни                      |     |
| Буква и дух                                     |     |
| Ухватиться за тень вместо реальности            |     |
| Утоляя жажду законом в живом камне              |     |
| Закон с креста                                  |     |
| Вода, которая также является скалой             |     |
| Замечайте, как вы слышите                       | 118 |



## Первая заповедь

√«И изрек Бог [к Моисею] все слова сии, говоря: Я Господь, Бог твой, Который вывел тебя из земли Египетской, из дома рабства; да не будет у тебя других богов пред лицом Моим» (Исх. 20:1–3).

Это первая и наиболее значительная заповедь – именно та, которая включает в себя все остальные. К ней сводится весь закон, ибо мы читаем: «Иисус сказал ему: "возлюби Господа Бога твоего всем сердцем твоим и всею душою твоею и всем разумением твоим" – сия есть первая и наибольшая заповедь» (Мф. 22:37, 38).

«...Вторая же подобная ей: "возлюби ближнего твоего, как самого себя"...» (стих 39) — эта заповедь «подобная ей». Она не отделена от первой, но включена в нее, поскольку «любовь от Бога» (1 Ин. 4:7), и только когда любовь Божья проливается в сердце человека, он может любить ближнего, как самого себя. Поэтому любить Господа всем сердцем, всей душой, всей силой и всем разумом, то есть не иметь других богов перед лицом Его, — высочайшая человеческая обязанность.

 $\checkmark$ «...Нет иного Бога, кроме Единого. Ибо хотя и есть так называемые боги, или на небе, или на земле, — так как есть много богов и господ много, — но у нас один Бог Отец, из Которого все, и мы для Него, и один Господь Иисус Христос, Которым все, и мы Им» (1 Кор. 8:4–6).

Итак, мы должны любить Господа «всем сердцем... и всею душою... и всеми силами» (Втор. 6:5) нашими.

### Закон не устарел

В наши дни многие считают заповеди устаревшими. Их вообще считают пережитком прошлых веков и неполноценной цивилизации. Люди думают, что христианство переросло их и принесло

более широкие и совершенные взгляды на истину и долг. Служители Евангелия даже иногда говорят, что те христиане, которые не выходят за рамки Десяти заповедей, имеют очень узкий опыт. Тем, кто придерживается таких взглядов, необходимо молиться молитвой псалмопевца: «Открой очи мои, и увижу чудеса закона Твоего» (Пс. 118:18). Это разум людей узок, а не заповедь, ибо «заповедь безмерно обширна» (стих 96). И потому Бог сказал о Ефреме:

√«Написал Я ему важные законы Мои, но они сочтены им как бы чужие» (Ос. 8:12).

√«Закон Господа совершен, укрепляет душу; откровение Господа верно, умудряет простых. Повеления Господа праведны, веселят сердце; заповедь Господа светла, просвещает очи. Страх Господень чист, пребывает вовек. Суды Господни – истина, все праведны» (Пс. 18:8–10), — утверждал Давид, воспевая Господа в своем псалме.

Следовательно, тот, кто считает закон чуждым, должен быть чужд обращению, праведности, чистоте и совершенству. Ни одна душа ни в этом мире, ни в мире грядущем, будь то человек или ангел, не может выйти за рамки этого единственного предписания: «...да не будет у тебя других богов пред лицом Моим» (Исх. 20:3), или же в другой форме: «..."возлюби Господа Бога твоего всем сердцем твоим, и всею душою твоею, и всею крепостию твоею, и всем разумением твоим"...» (Лк. 10:27)

Очевидно, что выйти за рамки этой заповеди — значит нарушить ее, так как это означало бы иметь других богов перед лицом истинного Бога. Поскольку многие думают, что заповеди устарели, неудивительно, что они считают эту заповедь, по крайней мере, необязательной. Конечно, они признают необходимость проповедовать ее в Индии, Китае и других странах, где традиционно поклоняются ложным богам; но они думают, хотя сознательно и не пренебрегая ею, что нам она не нужна, поскольку мы не поклоняемся другим богам. Это большая ошибка; ни в одной стране нет христианина, который не мог бы сказать вместе с Исаией: «Господи Боже наш! другие владыки, кроме Тебя, господствовали над нами; но чрез Тебя только мы славим имя Твое» (Ис. 26:13).

#### Поклонение - это служение

«...Отойди от Меня, сатана; написано: "Господу Богу твоему поклоняйся, и Ему одному служи"» (Лк. 4:8), – говорил Иисус, когда отражал искушение сатаны.

А апостол Павел так сказал корабельной команде, с которой он плыл: «Ибо Ангел Бога, Которому принадлежу я и Которому служу, явился мне в эту ночь…» (Деян. 27:23)

Отличительной чертой того, кто признает Господа своим Богом, является служение. Поэтому заповедь «Да не будет у тебя других богов пред лицом Моим» означает «Служите только Мне». А как мы видели, это значит, что мы должны любить только Его: любить всем сердцем, разумом, всей душой и крепостью. Именно в той мере, в какой это не делается, человек ставит других богов выше Него. Рассматривая заповедь в таком свете, мы будем вынуждены сделать вывод, что доля людей, нарушающих ее, не может быть намного больше в Африке или Индии, чем в Европе и США.

#### Кто может соблюдать заповеди?

Незадолго до смерти Иисус Навин собрал весь народ и старейшин Израиля и перечислил им все, что Бог для них сделал. В заключение он сказал:

✓ «Итак, бойтесь Господа и служите Ему в чистоте и искренности; отвергните богов, которым служили отцы ваши за рекою и в Египте, а служите Господу. Если же не угодно вам служить Господу, то изберите себе ныне, кому служить, богам ли, которым служили отцы ваши, бывшие за рекою, или богам Аморреев, в земле которых живете; а я и дом мой будем служить Господу» (Нав. 24:14, 15).

✓«И отвечал народ, и сказал: нет, не будет того, чтобы мы оставили Господа и стали служить другим богам! Ибо Господь – Бог наш, Он вывел нас и отцов наших из земли Египетской, из дома рабства, и делал пред глазами нашими великие знамения, и хранил нас на всем пути, по которому мы шли, и среди всех народов, чрез которые мы проходили... Посему и мы будем служить Господу, ибо Он – Бог наш» (стихи 16–18).

Это было, конечно, хорошее заявление, но «Иисус сказал народу: не возможете служить Господу, ибо Он Бог святый...» (стих 19).

Как это, должно быть, поразило дух тех израильтян! И все же такое заявление верно по отношению как к ним, так и к нам. Кроме того, оно содержит чудесное обетование, нужно только принять его. Вовсе не значит, что Богу нельзя служить, ведь Иисус Навин только что сказал: «...а я и дом мой будем служить Господу» (стих 15). Да и Павел также заявил, что служит Господу. Тем не менее смысл стиха 19 в том, что только святые люди могут

служить святому Богу; и поскольку Бог говорит нам: «..."Господу Богу твоему поклоняйся и Ему одному служи"» (Мф. 4:10), то **мы можем считать это гарантией того, что Он освятит нас**, если мы отдадимся Ему, чтобы иметь возможность служить Ему в совершенстве.

√«...И сядет [Господь] переплавлять и очищать серебро, и очистит сынов Левия, и переплавит их, как золото и как серебро, чтобы приносили жертву Господу в правде» (Мал. 3:3).

Здесь показано, как мы можем соблюдать заповеди. Мы соблюдаем их не для того, чтобы стать праведными. Но Бог делает нас праведными, освобождая от рабства греха, для того чтобы мы могли их соблюдать. Лишь когда Бог очистит сердце и изгонит всякого идола, можно будет соблюсти эту первую и наибольшую заповедь.

### Любить - значит отдавать

Все это говорит о чрезвычайной важности этой заповеди для всех, повсюду и во все времена, ведь «любовь есть исполнение закона» (Рим. 13:10). А любить означает отдавать:

 $\checkmark$ «Ибо так возлюбил Бог мир, что отдал Сына Своего Единородного...» (Ин. 3:16);

√«...возлюбившего меня и предавшего Себя за меня» (Гал. 2:20);

 $\checkmark$ «В том любовь, что не мы возлюбили Бога, но Он возлюбил нас и послал Сына Своего в умилостивление за грехи наши» (1 Ин. 4:10).

Бог явил Свою любовь к нам, отдав Себя за нас. **Поэтому мы** можем проявить свою любовь к Нему, только отдав себя Ему и признав Его право распоряжаться нами.

Когда Павел говорил, что служит Богу, он также сказал, что он принадлежит Ему (см. Деян. 27:23). Поэтому заповедь «Да не будет у тебя других богов пред лицом Моим», или ее более полное выражение «Возлюби Господа Бога твоего всем сердцем твоим, и всею душою твоею, и всею крепостию твоею, и всем разумением твоим», означает, что мы должны отдать Господу все наше сердце, всю нашу жизнь, все способности ума и тела. «Вся крепость» означает не только все силы, которые у нас есть сейчас, но и все силы, которые мы должны иметь, – все, что Бог может проявить через наши тела. Есть огромная разница в том, кто орудует инструментом. Очень хороший инструмент может

делать очень плохую работу в неумелых руках; но, когда его берет в руки мастер, результат оказывается совсем другим.

Итак, пока мы слабы, а мы сами сделали себя неестественно слабыми из-за нашего неумения служить Богу, мы должны предоставить «члены наши Богу в орудия праведности» (Рим. 6:13), чтобы Он не просто принял от нас ту ничтожную силу, которую мы в себе ощущаем, но и мог «действующею в нас силою... сделать несравненно больше всего, чего мы просим или о чем помышляем» (Еф. 3:20).

Верующие познают безмерное величие Его могущества по действию могущественной силы Его, которую Он заключил во Христе; и хотя теперь мы, как павшие люди, лишены силы, но когда в любви и верности отдадим себя Ему на служение, Его могущественная сила будет действовать в нас и зачтется нам как служение, которое совершили мы.

#### Святость - целостное служение

Вот как легко можно распознать, что у нас есть другие боги пред лицом Его:

- если мы не готовы к выполнению любого доброго дела;
- если какой-либо орган нашего тела или часть нашего разума Им не контролируется;
- если в чем бы то ни было мы не полностью подчинили Ему свою волю;
  - если мы являемся слугами своей плоти;
- если любая греховная склонность в той или иной степени господствует над нами, ровно в соответствующей мере мы нарушаем первую заповедь.

Мы видим, что соблюдение этой заповеди предполагает здоровье, ибо есть много людей, которые с горечью говорят, что не могут служить Господу так, как хотели бы, из-за их немощного состояния. Они обременены различными болезнями, но Бог заверяет: «...не наведу на тебя ни одной из болезней... Я Господь, целитель твой» (Исх. 15:26).

Он требует, чтобы мы служили Ему всей своей жизнью, всеми своими силами, а это значит, что **Он ожидает от нас целостности**, чтобы мы могли служить Ему в совершенстве. **Цельная личность** – **это святая личность**, а потому, как мы уже узнали, **только святая личность может служить святому Богу**. И у нас есть уверенность, что если мы позволим Ему жить

в наших телах, то Он исцелит нас, и мы сможем служить Ему в совершенстве. Если же мы этого не делаем, если мы продолжаем нарушать законы жизни, тем самым ослабляя свое тело или любой из его членов, мы поклоняемся кроме Него и другим богам.

День за днем мы молимся или должны молиться: «...да приидет Царствие Твое; да будет воля Твоя и на земле, как на небе» ( $M\phi$ . 6:10).

«Ибо вот, Царствие Божие внутрь вас есть» (Лк. 17:21), – сказал Христос.

Бог – Царь над всей землей, ибо «Господня – земля и что наполняет ее, вселенная и все живущее в ней...» (Пс. 23:1), хотя Его право на власть и не признается на земле. Точно так же и мы, являясь Его законным царством, не позволяем Ему править в наших сердцах. Поэтому, когда мы разумно молимся молитвой Господней, по сути мы говорим Господу: «Я принадлежу Тебе; "господствуй среди врагов Твоих" (Пс. 109:2), разрушай твердыни, "ниспровергай замыслы и всякое превозношение, восстающее против познания Божия" и пленяй "всякое помышление в послушание Христу" (2 Кор. 10:2)».

Мы – народ, принадлежащий Богу. Но зло не может жить с Ним; поэтому если есть скверна плоти или духа, то Господь вытесняется из Своего законного владения, а на Его место ставятся другие боги.

✓ «Какая совместность храма Божия с идолами? Ибо вы – храм Бога живого, как сказал Бог: "вселюсь в них и буду ходить в них; и буду их Богом, и они будут Моим народом"» (2 Кор. 6:16).

Наверное, мало кто может сказать Господу вместе с псалмо-певцем:

✓«Кто мне на небе? и с Тобою ничего не хочу на земле» (Пс. 72:25).

Многим это кажется страшным отказом от всех радостей жизни, но это лишь потому, что они не знают ни Его, ни того, что **в Его присутствии – полнота радости**. В Нем заключается все, и без Него у нас нет ничего.

 $\checkmark$ «Ибо все боги народов – идолы, а Господь небеса сотворил» (Пс. 95:5).

✓«Тот, Который Сына Своего не пощадил, но предал Его за всех нас, как с Ним не дарует нам и всего?» (Рим. 8:32)

#### Подготовка к пришествию Христа

Соблюдение первой заповеди – необходимая подготовка к пришествию Господа.

 $\checkmark$ «Знаем только, что, когда откроется, будем подобны Ему, потому что увидим Его, как Он есть. И всякий, имеющий сию надежду на Него, очищает себя так, как Он чист» (1 Ин. 3:2, 3).

Тогда мы увидим Его таким, каков Он есть, **потому что, взирая на Него, мы уже преобразились в Его подобие**. С этой целью и возвещается весть «Вот Бог ваш!» (Ис. 40:9).

Никакой другой бог не должен вмешиваться и затмевать наш взор. Поскольку час суда Его настал, звучит призыв: «...убойтесь Бога и воздайте Ему славу... и поклонитесь Сотворившему небо и землю, и море и источники вод» (Откр. 14:7).

**Это, как мы видим, не что иное, как повторение первой заповеди.** Мы должны знать только Его, и Христос пришел, чтобы возвестить о Нем. «...Заповедь Его есть жизнь вечная» (Ин. 12:50), также и познание Бога – вечная жизнь (см. Ин. 17:3). Те, кто знает Его, возлагают на Него свое упование, и когда Он явится, они «скажут в тот день: Вот Он, Бог наш!» (Ис. 25:9).

#### Сущность язычества

Христос сказал: «Итак, не заботьтесь и не говорите: "что нам есть?" или "что пить?" или "во что одеться?" потому что всего этого ищут язычники, и потому что Отец ваш Небесный знает, что вы имеете нужду во всем этом. Ищите же прежде Царства Божия и правды Его, и это все приложится вам» (Мф. 6:31–33).

Для язычника характерно **тревожиться и беспокоиться о временном**. И здесь многие исповедующие христианство показывают, что они не полностью освободились от язычества.

Такие люди говорят: «Времена тяжелые, работы мало, все так дорого, одежда изнашивается, а мы не представляем, где взять деньги на ее замену». Они забывают, что их Небесный Отец знает, что они нуждаются во всех этих вещах. Подобными выражениями тревоги и сомнений они фактически говорят, что Бог, Которому они служат, ничем не отличается от богов из дерева и камня, которым поклоняются язычники.

«Всего этого ищут язычники», потому что они знают, что их боги не могут их всем этим обеспечить. Они знают, что должны обеспечивать себя сами. Но в Библии сказано:

√«Бог наш на небесах; творит все, что хочет» (Пс. 113:11).

«...Сам дая всему жизнь и дыхание и всё» (Деян. 17:25), Он заботится обо всей вселенной.

Сомневаться в том, что все необходимое нам будет предоставлено, – только потому что мы не можем видеть, как все это произойдет, – значит уподобляться язычникам, не верующим в Бога, Которого они не видят.

#### Знак истинного Бога

После того как Иисус исцелил слепорожденного, Он, «найдя его, сказал ему: ты веруешь ли в Сына Божия? Он отвечал и сказал: а кто Он, Господи, чтобы мне веровать в Него?» (Ин. 9:35, 36).

Подобным образом, когда проповедуется заповедь «Да не будет у тебя других богов пред лицом Моим», люди могут спросить: «Кто этот Бог, чтобы мы могли поклоняться Ему?»

Бог заранее предусмотрел ответ на этот вопрос. Он сказал:

 $\checkmark$ «...дал им также субботы Мои, чтобы они были знамением между Мною и ими, чтобы знали, что Я – Господь, освящающий их» (Иез. 20:12);

 $\sqrt{}$ «И святите субботы Мои, чтобы они были знамением между Мною и вами, дабы вы знали, что Я – Господь Бог ваш» (стих 20).

**Истинный Бог** – **это Бог, Который освящает и освобождает от рабства греха.** Он освобождает и освящает Своей творческой силой, которая открывается через субботу. Ибо, когда Он сотворил все новое, Он почил; также и мы, когда полностью отдаемся в Его руки, покоимся в Нем, будучи обновленными.

Величайший вопрос всех веков: «Кто есть Бог?» Впервые он возник, когда сатана, пытаясь поставить себя на место Бога, заявил: «"... буду подобен Всевышнему"» (Ис. 14:14). Тот же дух он вселил в своих ангелов, в результате чего появилось множество ложных богов. Все, кто следует за сатаной, исполнены того же духа – духа самопревозношения.

Но не таким путем люди познают Бога или уподобляются Ему. «...Научитесь от Меня, ибо Я кроток и смирен сердцем, и найдете покой душам вашим...» (Мф. 11:29) — сказал Христос, Который есть воплощение Бога.

Бог являет Свою Божественность в даре Своего Единородного Сына, отдавшего Свою жизнь для искупления мира. Через самоотдачу, то есть полное отречение от себя, мы приобщаемся

к Богу. Только через самоуничижение мы возносимся на высокое и святое место, чтобы обитать с Тем, Кто обитает в вечности.

Сатана сделал все возможное, чтобы скрыть Бога и Его силу от людей. Субботу, которая является Божьим памятником, он превратил в наиболее напряженный день недели — день, который, с человеческой точки зрения, кажется самым неудобным для отдыха от труда.

И именно здесь находится сильнейший тест на то, признают ли люди истинного Бога и поклоняются ли они Ему. Способен ли Он даровать жизнь? Может ли Бог дать одежду тем, кто уповает на Hero? Может ли Он дать хлеб в пустыне?

Сколько людей, полностью убежденных в своей обязанности соблюдать субботу, дошли до этого пункта, но дрогнули и повернули назад. И все же они исповедуют веру в Бога как Спасителя их душ, Того, Кто дарует им жизнь на протяжении всей вечности.

Но верят ли они? **Правда ли человек доверяет Богу вечное** спасение своей души, если он не может доверить Ему поддержку своего тела в этой короткой жизни, которая длится всего лишь мгновение?

Псалмопевец сказал: «Спешил и не медлил соблюдать заповеди Твои» (Пс. 118:60).

В этом проявляется истинное поклонение Богу. Есть многие, кто, столкнувшись с законом о субботе, говорят, что будут соблюдать ее, как только смогут привести свой бизнес в надлежащий вид или избавиться от него. У некоторых есть долги, и они думают, что должны продолжать ходить на свою нынешнюю работу, которую считают надежной, пока их все не выплатят. Тогда они якобы будут готовы соблюдать субботу.

Но это не свидетельствует о доверии Богу, которое должно характеризовать поклоняющихся Ему Одному. В действительности нет никакой разницы между тем, кто ждет, пока сможет заплатить долг в сто фунтов, и тем, кто говорит: «Я не могу этого сделать, потому что я бедный человек и мне не на что жить; как только у меня будет сто фунтов, я смогу служить Господу, не боясь оказаться в нужде». Поэтому, когда он начинает свое предполагаемое служение, на самом деле он доверяет не Богу, а своим делам. Всякое недоверие Богу, даже в малейшей степени, является нарушением заповеди «Да не будет у тебя других богов пред лицом Моим».

#### Избавление из Египта

Как же прекрасно знать, что Бог – святой и что Он обладает силой спасать! В этом заключается вся суть, и мы заканчиваем тем, с чего начали нашу главу: «Я Господь, Бог твой, Который вывел тебя из земли Египетской, из дома рабства...» (Исх. 20:2)

Но кто-то скажет: «Мы не были выведены из земли Египетской, из дома рабства».

Тогда мы вынуждены вас разочаровать. Не обманывайте себя мыслью о том, что вы «не были рабами никому никогда» (Ин. 8:33), потому что «всякий, делающий грех, есть раб греха» (стих 34).

Одно из имен Египта, которое дал ему Господь, – Раав; оно означает гордость, хвастовство (См. Ис. 30:7; Пс. 88:11). Египет – это синоним самопревозношения и игнорирования Бога.

Правитель Египта сказал: «Кто такой Господь, чтоб я послушался голоса Его и отпустил Израиля? я не знаю Господа и Израиля не отпущу» (Исх. 5:2).

Бог открывает Себя нам, когда мы находимся в рабстве греха. Он освобождает нас, чтобы мы могли служить Ему. Мы не можем служить Ему, пока являемся рабами греха, ибо «не можете служить Богу и маммоне» (Мф. 6:24).

Когда Бог выводит нас из рабства, мы обнаруживаем, что заповедь, которую мы считали тяжким игом, – это сама свобода. Она настолько далека от рабского ига, что только свободные люди могут соблюдать ее. Она дает свободу, «потому что закон духа жизни во Христе Иисусе освободил меня от закона греха и смерти» (Рим. 8:2).

Стремящиеся познать Его заповеди уверены, что будут ходить свободно. Таким образом, заповедь, вместо того чтобы быть деспотичным предписанием, **является славным обетованием**. Вместо того чтобы просто сообщать нам, что мы должны или не должны делать, **она нам дает и гарантирует всю святость, которую хотела бы в нас видеть**. Сила, с помощью которой Раав (Египет) был сокрушен (см. Ис. 51:9–11), а все враги Господа рассеяны, изгоняет и из нас всех чужих богов.

Сравните отрывок Исх. 20:1–3, который мы так часто цитировали, с Пс. 80:9–11. Бог, освобождающий от рабства, здесь говорит: «"Слушай, народ Мой, и Я буду свидетельствовать тебе... о, если бы ты послушал Меня! Да не будет у тебя иного бога, и не поклоняйся богу чужеземному. Я Господь, Бог твой, изведший тебя из земли Египетской; открой уста твои, и Я наполню их"».

Мы слушаем Его – и мы свободны: грех отныне не властен над нами. Все другие боги удерживали нас в унизительном рабстве; они сделали нас озлобленными и нелюбезными. Но Бог, Который воистину прекрасен, делает нас свободными, чтобы мы могли поклоняться Ему в красоте святости.

Затем Он говорит: «...да не будет у тебя других богов пред лицом Моим» (Исх. 20:3). И мы радуемся этому заверению, ибо знаем, что Он имеет в виду: «Я Бог твой, Я назвал тебя по имени; ты – Мой; отныне Я буду защищать тебя от всякого ложного бога; Я буду отвечать за твою свободу, пока ты слушаешься Моих слов. Я защищу тебя от рыкающего льва и от греха, который притаился у дверей. Ничто не причинит тебе вреда; Я забочусь о Своих и спасу тебя от ярости притеснителя».

А мы в свою очередь скажем:

√«Бог нам прибежище и сила, скорый помощник в бедах...» (Пс. 45:2);

√«Вот, Бог – спасение мое: уповаю на Него и не боюсь; ибо Господь – сила моя, и пение мое – Господь; и Он был мне во спасение» (Ис. 12:2).





## Вторая заповедь

Первая заповедь проходит через весь Декалог. Она является основой всех остальных заповедей, и все остальные заповеди являются лишь ее следствием. Она учит любви к Богу всем сво-им существом; а «любовь есть исполнение закона» (Рим. 13:10). Соблюдать Божьи заповеди означает любить Бога: «Ибо это есть любовь к Богу, чтобы мы соблюдали заповеди Его...» (1 Ин. 5:3)

«Кто соблюдает весь закон и согрешит в одном чем-нибудь, тот становится виновным во всем» (Иак. 2:10). И наоборот, тот, кто действительно соблюдает каждую из заповедей, соблюдает все, ибо закон – это единое целое; это не десять отдельных пунктов, а одно слово, данное одним Богом. Если бы человек соблюдал девять частей закона или даже больше, но при этом преступил хотя бы одну сотую часть его, то он показал бы, что его внешнее послушание на самом деле не является послушанием, а лишь поклонением собственной воле. Пренебрежение одной заповедью показало бы, что он не уважает авторитет Законодателя, а просто угождает себе, причем как в своем внешнем послушании, так и в своем непослушании.

✓ «Не делай себе кумира и никакого изображения того, что на небе вверху, и что на земле внизу, и что в воде ниже земли; не поклоняйся им и не служи им, ибо Я Господь, Бог твой, Бог ревнитель, наказывающий детей за вину отцов до третьего и четвертого рода, ненавидящих Меня, и творящий милость до тысячи родов любящим Меня и соблюдающим заповеди Мои» (Исх. 20:4–6).

#### Извращение заповеди

Прежде чем подробно рассмотреть ясное учение этой заповеди, мы должны обратить внимание на распространенное неправильное ее понимание. Есть люди, которые пытаются скрыть свою несостоятельность в одних пунктах и проявить чрезмерное

усердие в каких-то других; или же они хотят отвлечь внимание от нарушения одной заповеди, представляя в преувеличенном масштабе какую-то другую, и так они создают впечатление невозможности соблюдения первой. Они говорят: «Ты не соблюдаешь эту заповедь», подразумевая тем самым, что они оправданы в несоблюдении другой. Но тот факт, что кто-то ворует, не является оправданием для того, кто убивает.

Некоторые считают, что вторая заповедь запрещает создавать подобное чему-то. Поэтому либо они говорят, что мы не можем ее соблюдать, либо, когда с ними заводят разговор, например, о четвертой заповеди, они уходят от ответа, указав на какуюнибудь имеющуюся у вас картину и обвинив вас в несоблюдении второй заповеди.

Мы должны позволить Богу Самому толковать Его собственный закон, а не упрекать Его в непоследовательности или нарушении закона. Всего несколько дней прошло после провозглашения этой заповеди, когда Бог призвал Моисея на гору и дал ему указание сделать святилище и сосуды для служения, повелев ему: «Смотри, сделай их по тому образцу, какой показан тебе на горе» (Исх. 25:40). И нам ясно сказано, что вещи эти были образами небесного (см. Евр. 9:23). Более того, стены святилища по прямому Божьему повелению были покрыты изображениями херувимов; над ковчегом возвышались сделанные из золота чеканной работы фигуры двух херувимов, а сам ковчег завета являлся образом Божьего престола.

Этого достаточно, чтобы показать: вторая заповедь не означает, что мы не должны делать никаких изображений. Действительно, если бы такое странное толкование этой заповеди оказалось верным, то это в значительной степени остановило бы производство машин или сельскохозяйственных орудий. Невозможно было бы произвести два одинаковых предмета, потому что второй был бы подобием первого. Даже пуговицы на одежде не могли бы быть одинаковыми!

Но заповедь не опускается до такого абсурда. Суть ее заключается в словах: «Не поклоняйся им и не служи им». Ничто не должно создаваться с целью поклонения. В римско-католической Библии вместо слов «не поклоняйся им» написано «не восхищайся ими», и таким образом людей учат, что нет греха в том, чтобы кланяться изображению. Нам говорят, что они не поклоняются этим изображениям и не восхищаются ими, но используют их как напоминание о Боге или о почитаемых ими святых.

Но на иврите заповедь буквально гласит: «Ты не будешь поклоняться им». Это значит не кланяться изображениям и не признавать их каким-либо образом достойными почитания.

Она также запрещает делать какие-либо изображения, напоминающие о Боге, ведь любая подобная вещь беспредельно ниже Его, а значит, принижает поклоняющегося.

### Превращение правды в ложь

Вторая заповедь естественным образом вытекает из первой. Та запрещает иметь других богов, кроме Единого; эта запрещает любые попытки изобразить Его. Мы должны поклоняться Ему лично, а не Его заменителям. Мы не должны пытаться поклоняться Ему посредством чего-то еще. В 4-й главе книги Второзаконие объясняется, почему это так.

✓«И говорил Господь к вам из среды огня; глас слов Его вы слышали, но образа не видели, а только глас... Твердо держите в душах ваших, что вы не видели никакого образа в тот день, когда говорил к вам Господь на Хориве из среды огня, дабы вы не развратились и не сделали себе изваяний, изображений какого-либо кумира, представляющих мужчину или женщину, изображения какого-либо скота, который на земле, изображения какой-либо птицы крылатой, которая летает под небесами, изображения какой-либо рыбы, которая в водах ниже земли; и дабы ты, взглянув на небо и увидев солнце, луну и звезды и все воинство небесное, не прельстился, и не поклонился им, и не служил им, так как Господь, Бог твой, уделил их всем народам под всем небом» (Втор. 4:12, 15–19).

«Бога не видел никто никогда; Единородный Сын, сущий в недре Отчем, Он явил» (Ин. 1:18). Поэтому никто не может создать Его образ. Мы читаем, что за пределами Святого города среди погибших находится «всякий любящий и делающий неправду» (Откр. 22:15). И делающий какое-либо изображение, чтобы представить Бога, делает неправду, потому что оно является ложным представлением Бога. Создающий изображение и поклоняющийся ему имеет «обман в правой руке» своей (см. Ис. 44:9–20).

В 1-й главе Послания к Римлянам мы читаем о язычниках, превративших истину Божью в ложь. Истина изложена в стихах 16–20. Она заключается в том, что невидимое Божье, а именно «вечная сила Его и Божество», видно во всем, что Он сотворил.

Но **ничего из этого не является подобием Бога. Истина превратилась в ложь, когда люди предположили, что открываемое Богом** – **это и есть Сам Бог или Его изображение**. Существует огромная разница между пантеизмом<sup>1</sup> и вездесущностью Бога, но язычники этого не замечали.

√«Но как они, познав Бога, не прославили Его, как Бога, и не возблагодарили, но осуетились в умствованиях своих, и омрачилось несмысленное их сердце; называя себя мудрыми, обезумели, и славу нетленного Бога изменили в образ, подобный тленному человеку, и птицам, и четвероногим, и пресмыкающимся...» (Рим. 1:21–23)

Здесь мы видим, как необходима эта заповедь сегодня и в Африке, и в Китае, и в любой другой стране и что она практически одинаково нарушается в так называемых христианских странах и в откровенно языческих. Бог смотрит на сердце и «разумеет помышления... издали» (Пс. 138:2), и то, что человек намеревается сделать, рассматривается Им как само действие.

Более того, считается уже совершенным даже то, что человек не имеет определенного намерения сделать и не сознает, что делает, если к этому естественным образом ведут его мысли. Если в нас есть дух, который может привести к открытому греху, то это грех, ибо «помысл глупости – грех» (Пр. 24:9).

## Воображение и создание образов

Обратите внимание: прежде чем язычники превратили истину о Боге в ложь, создавая образы для Его представления, они «осуетились в умствованиях своих», полагая, что они мудры. Дело Духа Божьего – ниспровергать замыслы и всякое превозношение, восстающее против познания Божия и пленять всякое помышление в послушание Христу (см. 2 Кор. 10:4, 5). Итак, всякий, имеющий суетные мысли – помышления сердца своего, – уповающий на мудрость свою, которая «есть безумие пред Богом» (см. 1 Кор. 3:19), по сути является идолопоклонником. Как мало тех, кто задумывается о связи между изображением и воображением. Прежде чем сделать литой или выгравированный образ, человек представляет себе его форму

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Пантеизм – философское учение, объединяющее и иногда отождествляющее божество/бога и мир.

в своем воображении. Зло заключается не только в самом образе, но и в человеческом воображении.

✓ «...Мы знаем, что идол в мире ничто...» (1 Кор. 8:4)

И причина, по которой он ничто, заключается в том, что он является продуктом пустой мысли. Следовательно, «подобны им да будут делающие их...» (Пс. 113:16), ибо кто ничего не думает, тот ничего и не делает; и всякая мысль, которая не от Бога, является суетной мыслью. Вот почему считающие себя мудрыми становятся глупцами. Они не могли бы считать себя мудрыми, если бы обладали истинным знанием о Боге. Когда люди теряют знание о Боге, они на самом деле ничего не знают. Поэтому разница между создающими образы и поклоняющимися им и теми, кто полагается на «помышления сердца» своего, – лишь во внешней форме и обстоятельствах.

Истина в том, что сила и присутствие Бога проявляются в каждом творении. Ложь в том, что каждое творение – бог. Люди думают, что сила, проявляемая через материю, присуща самой материи. Отсюда естественно сделать вывод, что сила, проявляемая в человеке, присуща ему самому, и, следовательно, он сам является богом.

А это, вместо того чтобы возвышать, приводит к деградации человека, о чем свидетельствуют факты, изложенные в 1-й главе Послания к Римлянам. Люди становятся похожими на то, чему поклоняются, и когда они поклоняются и служат творению вместо Творца, они неизбежно опускаются до уровня, а то и ниже уровня ничтожнейшего существа.

### Видеть невидимое - единственное средство защиты

Разве не ясно, что эта заповедь запрещает всякую суетную мысль, что она обеспечивает совершенный разум и совершенное сердце? Ее послание похоже на то, что должно быть передано в последние дни для подготовки к явлению силы и славы Божьей на облаках небесных при Втором пришествии Иисуса Христа.

√«...Вот Бог ваш!» (Ис. 40:9)

✓ «И увидел я другого Ангела, летящего посредине неба, который имел вечное Евангелие, чтобы благовествовать живущим на земле, и всякому племени, и колену, и языку, и народу; и говорил он громким голосом: убойтесь Бога и воздайте Ему славу, ибо наступил час суда Его, и поклонитесь Сотворившему небо, и землю, и море, и источники вод» (Откр. 14:6, 7).

Эта заповедь учит нас видеть Бога во всех Его проявлениях. И делающий так никогда не будет настолько глуп, чтобы попытаться создать Его образ. Но кто-то скажет: «Мы не можем видеть Его». Тем не менее мы должны видеть Его, хотя Он невидим. «Ибо невидимое Его, вечная сила и Божество, от создания мира через рассматривание творений видимы, так что они безответны» (Рим. 1:20).

Именно потому, что люди не могли видеть Бога, они создавали образы, которые представляли Его; и каждый, кто не видит Бога в Его делах, имеет в себе явные признаки нарушения второй заповеди.

 $\checkmark$  «Блаженны чистые сердцем, ибо они Бога узрят» (Мф. 5:8), – не только в будущем, но и сейчас.

 $\checkmark$ «Небеса проповедуют славу Божию, и о делах рук Его вещает твердь» (Пс. 18:2).

Отпечатки пальцев Бога есть на всем, что Он сотворил. Повсюду мы находим следы деятельности Его рук. Мы не просто видим, где Он трудился, но видим Его активные действия. Можно сказать вместе с Иовом:

 $\checkmark$ «Но вот, я иду вперед – и нет Его, назад – и не нахожу Его; делает ли Он что на левой стороне, я не вижу; скрывается ли на правой, не усматриваю» (Иов. 23:8, 9).

Но Он все равно там, ибо говорит: «Не наполняю ли Я небо и землю?» (Иер. 23:24)

И главное дело нашей жизни – взирать на Него и познавать Его. Это единственная защита от нарушения второй заповеди.

Знакомство с Богом должно привести человека в такое изумление и восхищение, что ему и в голову не придет создать какой-либо представляющий Его образ, ибо он увидит, что Бог бесконечен и что Его проявления также бесконечно разнообразны. Он узнает, что Бог – это все, а сам он – ничто.

Вглядываясь в Божье откровение, он видит перед своими глазами как бы увеличенного Бога, и чем большую часть Его он видит, тем полнее осознает, что может увидеть бесконечно больше. А поскольку, прежде чем создать образ какого-то предмета, необходимо увидеть этот предмет целиком, очевидно, что никто из тех, кто видит Бога, явленного в Его делах, не может быть настолько безрассудным, чтобы думать о создании Его образа.

Итак, в этой заповеди мы видим то, что сказано обо всем Законе:

√«Закон Господа совершен, укрепляет душу; откровение Господа верно, умудряет простых. Повеления Господа праведны,

веселят сердце; заповедь Господа светла, просвещает очи» (Пс. 18:8, 9).

Божьи слова «ты должен» или «ты не должен» – это не деспотический указ, который Он издает, возлагая всю ответственность за исполнение на нас, а утверждение о том, что будет, если мы позволим Ему поступить с нами по Его воле.

Он взял на Себя заботу о нашем спасении, и как Он «во Христе примирил с Собою мир, не вменяя людям преступлений их...» (2 Кор. 5:19), так и Сам Он становится ответственным за послушание каждого, кто видит и признает Его.

√«Во всех путях твоих познавай Его, и Он направит стези твои» (Пр. 3:6).

#### Насылающий беззаконие

Мы изучили ту часть заповеди, которая содержит прямое предписание, и теперь должны уделить немного внимания последней ее части: «...Я Господь, Бог твой, Бог ревнитель, наказывающий детей за вину отцов [насылающий беззаконие отцов на детей –  $nep.\ KJV$ ] до третьего и четвертого рода, ненавидящих Меня, и творящий милость до тысячи родов любящим Меня и соблюдающим заповеди Мои» (Исх. 20:5, 6).

Сколько людей по невежеству провозглашали несправедливость этого и гневались на Бога за то, что Он наказывает детей за беззакония отцов. Но Бог не делает этого, и в Его заповеди не сказано, что Он это делает. О нечестивом человеке Бог говорит:

✓ «Но если у кого родился сын, который, видя все грехи отца своего, какие он делает, видит и не делает подобного им: на горах жертвенного не ест, к идолам дома Израилева не обращает глаз своих, жены ближнего своего не оскверняет, и человека не притесняет, залога не берет, и насильно не отнимает, хлеб свой дает голодному, и нагого покрывает одеждою, от обиды бедному удерживает руку свою, роста и лихвы не берет, исполняет Мои повеления и поступает по заповедям Моим, – то сей не умрет за беззаконие отца своего; он будет жив. А отец его, так как он жестоко притеснял, грабил брата и недоброе делал среди народа своего, вот, он умрет за свое беззаконие. Вы говорите: "почему же сын не несет вины отца своего?" Потому что сын поступает законно и праведно, все уставы Мои соблюдает и исполняет их; он будет жив. Душа согрешающая, она умрет; сын не понесет вины отца, и отец

**не понесет вины сына**, правда праведного при нем и остается, и беззаконие беззаконного при нем и остается» (Иез. 18:14–20).

#### Новое рождение - путь к спасению

Бог не наказывает одного человека за грехи другого. Обратите внимание, заповедь говорит: «...насылающий беззаконие отцов на детей до третьего и четвертого рода тех, кто ненавидит Меня...» ( $nep.\ KJV$ )

 $\checkmark$ «Посему, как одним человеком грех вошел в мир, и грехом – смерть, так и смерть перешла во всех человеков, потому что в нем все согрешили» (Рим. 5:12).

Был один Человек, Который не грешил — «не знавший греха» (2 Кор. 5:21), и смерть не миновала Его. Он сошел в могилу победителем над ней. Этот Человек был Сыном Божьей любви. Он приходит ко всем; и тем, кто принимает Его, Он дает «власть быть чадами Божьими» (Ин. 1:12), так что любой и каждый потомок Адама может стать чадом Божьей любви, как и Христос.

√«Ибо как непослушанием одного человека сделались многие грешными, так и послушанием одного сделаются праведными многие» (Рим. 5:19).

Как небо выше земли, а Божья жизнь и любовь сильнее смерти, так и рождение свыше освобождает от всех последствий рождения снизу. Даже если человек родится от самых падших родителей, через Святого Духа он может унаследовать всю благость Божью.

По дарованным «нам великим и драгоценным обетованиям» **мы «соделались причастниками Божеского естества**, удалившись от господствующего в мире растления похотью...» (2 Пет. 1:4).

#### Божий путь ровный

Итак, мы видим, что Бог не наказывает ни одного человека за грехи другого. Он Сам прямо заявляет, что «сын не понесет вины отца» (Иез. 18:20). Его благодать обеспечивает избавление даже в этой жизни от физических недугов, которые мы унаследовали от нашего первого рождения. Выражение «насылающий беззаконие», очевидно, означает «наказывающий за грех», и это наказание за грехи отцов наступает только для тех, кто совершает те же самые грехи, что и их отцы. Это подчеркивается очень выразительно.

Естественно, возникает вопрос: «Почему на потомков тех, кто ненавидит Его, только до третьего и четвертого рода?» Ответ содержится в самом утверждении. Потому что грех ведет к самоуничтожению, и богоненавистники совершенно исчезнут через три или четыре поколения.

Когда будет проведена четкая линия разграничения между праведными и нечестивыми, так что по одну сторону все окажутся целиком и полностью посвященными Богу и исполненными Его Духа, а по другую – проданными сатане и отвергнувшими Бога и Его Духа, Господь придет, чтобы даровать бессмертие одним и уничтожить других.

Но это не будет произволом. Принадлежащие к первой группе будут взяты на небеса, не увидев смерти, не просто потому, что будут живы, когда придет Господь, а потому, что в них есть частица вечной Божьей жизни. С другой стороны, те, кто отверг Господа, отвергли жизнь и выбрали смерть, как Он и говорит: «"...все ненавидящие меня любят смерть"» (Пр. 8:36).

#### Грех саморазрушителен

Уничтожение нечестивых — это не прекращение их испытательного срока. Когда нечестивые всех поколений предстанут перед судом в день Господень, никто из тех, кто мог бы быть спасен, не погибнет, и ни одно возможное будущее поколение не будет прервано, ибо нечестивые настолько полно отвергнут принципы жизни, что у них не может быть последующего поколения.

Если бы Господь отложил суд, нечестивые уничтожили бы самих себя своими пороками и насилием. Они бы охотились друг на друга, и каждый был бы терзаем своими собственными пороками, пока не осталось бы ни одного.

Итак, мы видим, что пришествие Господа относится буквально к последнему поколению этой земли. Праведность вечна, а грех – лишь на время. **Не может быть такого, чтобы грех продолжался всю вечность, а следовательно, не может быть и бессмертного грешника**.

✓«...Сделанный грех рождает смерть» (Иак. 1:15).

Грех уничтожает себя, уничтожая грешника.

 $\sqrt{\text{«И мир проходит, и похоть его, а исполняющий волю Божию пребывает вовек» (1 Ин. 2:17).$ 

Бог «не до конца гневается, и не вовек негодует... Милость же Господня от века и до века к боящимся Его...» (Пс. 102:9, 17). Тысячи поколений в грядущих веках станут получателями Его милости, которая «обновляется каждое утро» (см. Плач. 3:22-23).

#### Божья ревность - наше спасение

Бог – «от века и до века» (Пс. 89:3), а человек уподобляется тому, чему поклоняется. «Мы же все, открытым лицом, как в зеркале, взирая на славу Господню, преображаемся в тот же образ от славы в славу, как от Господня Духа» (2 Кор. 3:18).

Бог – ревнитель (см. Исх. 34:14), но это ни в коем случае не означает, что Он эгоистично чувствителен в отношении Собственной Персоны. Его ревность – это наше спасение. Апостол Павел сказал: «Ибо я ревную о вас ревностью Божиею; потому что я обручил вас единому мужу, чтобы представить Христу чистою девою. Но боюсь, чтобы, как змий хитростью своею прельстил Еву, так и ваши умы не повредились, уклонившись от простоты во Христе» (2 Кор. 11:2, 3).

Бог реален, и нет другого. И мы можем жить, только пока мы в Нем. Поэтому Он ревнует, когда видит, что люди предаются идолопоклонству, ревнует о них, потому что видит, как они идут в небытие.

√«Йбо все боги народов – идолы, а Господь небеса сотворил» (Пс. 95:5).

Или буквально «все боги народов – ничто». Когда дело, ради которого Христос вознесся на небеса, будет завершено, Он «наполнит все» (Еф. 4:10). И тогда во вселенной не останется места для идолов и их поклонников. Они исчезнут и «будут, как бы их не было» (Авд. 16).

Большинство людей при прочтении этой заповеди совершают большую ошибку, считая, что ревность Бога ограничивается наказанием за беззаконие. Прочитайте внимательно и вы увидите, что Его ревность проявляется не только в наказании беззаконий, но и в проявлении милости к тысячам поколений тех, кто любит Его и соблюдает Его заповеди.

Как глупо не верить и испытывать страх разочарования перед тем, что служит нам утешением и надеждой! Вместо того чтобы сжиматься и дрожать от ужаса при мысли о том, что Бог – Бог ревнитель, мы должны радоваться великой радостью, ибо это

дает нам уверенность, что Всемогущий защитит нас от уловок хитрого врага, который обольщает, чтобы погубить.

Так как эти слова настолько привычны из-за частого их повторения, что мы порой не задумываемся об их значении, то нам необходимо обратить внимание на тот факт, что эта заповедь говорит о любви и милосердии. «Любовь есть исполнение закона» (Рим. 13:10), и любящие Бога соблюдают Его заповеди.

√«Ибо это есть любовь к Богу, чтобы мы соблюдали заповеди Его; и заповеди Его не тяжки» (1 Ин. 5:3).

В таких людях видна Его благодать, потому что они не отмахиваются от нее. Они обретают ее в своем верном послушании Его заповедям, которые «вожделеннее золота и даже множества золота чистого, слаще меда и капель сота...» (Пс. 18:11).

Погруженные в созерцание бесконечного величия Бога, Его поклонники впитывают Его до тех пор, пока полностью не будут поглощены Им, и тогда все, кто смотрит на них, видят не их, а Бога, Который есть все и во всем.

Бог ревнует о славе и благополучии Своего народа; Он желает, чтобы разум Его детей был ясен, душа очищена, а жизнь продолжалась всю вечность.





## Третья заповедь

 $\checkmark$ «Не произноси имени Господа, Бога твоего, напрасно, ибо Господь не оставит без наказания того, кто произносит имя Его напрасно» (Исх. 20:7).

Нам не нужно тратить много времени на распространенную идею о нарушении этой заповеди, которая наиболее очевидна и общепризнана. Вероятно, очень немногие из читающих эти строки виновны в использовании того, что обычно называют нецензурной бранью. Это считается вульгарным и не соответствующим хорошему тону даже среди нехристиан.

Большинство людей думают, что соблюдают эту заповедь, хотя и могут признавать себя виновными в нарушении некоторых других. Поэтому большая часть так называемых добропорядочных людей могут прийти к выводу, что у них нет особой нужды в этой заповеди.

Но именно здесь, в середине Божьего закона, и находится одна из заповедей, о которых Слово Божье говорит, что они «тверды на веки и веки» (Пс. 110:8), поэтому она касается каждой души.

#### Бог слышит мысли

«...Слово Божие... судит помышления и намерения сердечные» (Евр. 4:12). Вряд ли найдется хоть один человек, осознавший это, которому не пришлось бы признать себя виновным в нарушении третьей заповеди как по духу, так и по букве.

Мы уже убедились, что **грех** – **это не только сам поступок, но и то, что внутри нас побуждает его совершить.** «...Человек смотрит на лице, а Господь смотрит на сердце» (1 Цар. 16:7). Он видит мысли и намерения.

 $\checkmark$ «Господи! Ты испытал меня и знаешь... Ты разумеешь помышления мои издали» (Пс. 138:1, 2).

**Самая слабая мысль звучит в ушах Бога так же отчетливо, как и самая громкая речь.** Эта истина ободряет нас, если мы знаем Господа. Он слышит невысказанное желание так же хорошо, как и самую горячую молитву. Это не повод для страха, а славное утешение – знать, что Бог слышит самые сокровенные мысли души.

#### Сущность сквернословия

Люди, которые сквернословят, обычно делают это, когда раздражены; таким образом они дают волю своему гневу. Кто из нас, не употребляющих нецензурную лексику, никогда так же не гневался и не раздражался? Хотя мы и не произносили имени Господа, все же в нас было то, что проявляется в привыкших сквернословить.

Внешние проявления во многом зависят от обстоятельств, воспитания и образования. Если мы выросли в обществе, где ругаться считается вульгарным, и поэтому никогда не имели такой привычки, а также если мы воздерживаемся от ненормативной лексики, потому что ее употребление может привести к потере репутации, то не сквернословить, когда мы сердимся, не является добродетелью. В наших гневных чувствах есть все элементы зла, присутствующие в других людях, которые просто добавляют к ним еще и нецензурные слова.

Существует такое явление, которое кто-то назвал «деревянной руганью», когда разгневанный человек дает волю своим чувствам, стуча кулаком по столу, пиная стул или хлопая дверью. Хотя формально это и не является нарушением заповеди, но на самом деле это так, в чем можно убедиться, рассмотрев всю ее глубину.

#### Заменители клятв

Существует множество слов и выражений, заменяющих настоящее имя Божества, которые не более чем на одну ступень отстоят от грубого сквернословия, если вообще отличаются от него. Если бы вы, читая эту книгу, встретили выражение: «Боже мой милостивый!» (в анг. «my goodness gracious!» — буквально «моя благость милосердная!» — Прим. ред.) — или услышали, как проповедник использует его в своей речи, разве не были бы вы шокированы? Вы сочли бы это совершенно неуместным и не подобающим проповеднику или наставнику.

Но почему же дома или в частной беседе мы можем использовать слова, которые были бы неуместны где-либо еще? Ведь они

просто заменяют слова, используемые другим человеком, воспитанным иначе.

Господь провозгласил Свое имя: «...Господь, Господь, Бог человеколюбивый и милосердый, долготерпеливый и многомилостивый и истинный...» (Исх. 34:6)

Эти качества являются атрибутами Бога, поэтому употреблять такие слова, как «милость», «милосердие», «благость» и т. п. в качестве простого восклицания (это актуально для английского, немецкого и некоторых других языков. — Прим. ред.) — значит буквально произносить имя Господа всуе. Есть ли разница в степени греха между употреблением этих слов и употреблением общепризнанных титулов Бога, может сказать только Бог; но по виду ее точно нет, и использование человеком того или другого во многом зависит от привычки. За каждое пустое, ненужное слово мы ответим в день Суда:

 $\sqrt{\text{«Говорю же вам, что за всякое праздное слово, какое скажут люди, дадут они ответ в день суда» (Мф. 12:36).$ 

 $\checkmark$ «Но да будет слово ваше: "да, да"; "нет, нет"; а что сверх этого, то от лукавого» (Мф. 5:37).

#### Бездумные привычки

Но кто-то скажет: «Я говорю это, не задумываясь». Тогда подумайте! Бог дал нам разум, чтобы мы могли думать, а не делать что-то необдуманно. У нас должно быть основание для всего, что мы делаем, в том числе и для наших привычек. Хотя действие может произойти или слово может выскочить непроизвольно, все же нам необходимо иметь здравый рассудок для формирования привычки. Наши привычки должны формироваться Словом и Духом Божьим.

Святой Дух, сотворив нас заново, должен обитать в нас и говорить через нас. Если это так, то не будет страха про-изнести имя Господа всуе. Все мы нуждаемся в молитве: «Положи, Господи, охрану устам моим, и огради двери уст моих...» (Пс. 140:3)

Каждый может удержать себя от грубой формы ругани — явного нарушения заповеди, — даже если у него нет страха Божьего перед глазами. Почти каждый сквернослов знает, что это так, если только задумается на минуту, ибо все, кроме совсем уж отъявленных, воздерживаются в определенном обществе от произнесения своих обычных ругательных слов.

Один молодой человек однажды извинился перед автором за то, что бранился при каких-то провоцирующих обстоятельствах, сказав в свое оправдание, что ничего не мог с этим поделать. Однако он с готовностью согласился, что мог бы сдержаться, если бы ему напомнили, что он не стал бы употреблять это выражение в присутствии дам. Но, как мы уже видели, воздержание от того, что обычно считается грубым сквернословием, не отвечает требованию заповеди.

Только Дух Божий может сделать нас способными в полной мере соблюсти закон, потому что «закон духовен» (Рим. 7:14). Дух вполне может удержать нас от любого вида греха. Поэтому пусть никто не говорит об этой или любой другой заповеди: «Я не могу ее исполнить!» Бог дал нам силу, ибо Он дал нам Самого Себя.

Он создал людей, чтобы они были царями; и хотя мы были рабами, через Духа Он провозгласил наше освобождение и навсегда избавил от необходимости говорить: «Я не могу». «Я не могу» означает рабство.

 $\sqrt{}$ «Господь есть Дух; а где Дух Господень, там свобода» (2 Кор. 3:17).

 $\dot{\rm M}$  Дух дастся всем. Если мы ходим в Духе, то соблюдем заповеди и будем свободны.

### Всякий грех есть богохульство

**Эта заповедь запрещает любое ненужное использование имени Господа, в том числе и в молитве.** Она осуждает суетные повторения (см. Мф. 6:7) и лицемерные фразы, которые люди привыкли употреблять, не задумываясь об их смысле. Она учит нас, что мы должны использовать имя Господа только с определенной целью и с ясным пониманием того, зачем мы это делаем.

То, что человек принуждает делать другого, считается совершенным им самим. Апостол Павел, обращаясь к иудеям, которые «научались из закона», хвалились законом, но нарушением его бесчестили Бога, сказал:

√«Вот, ты называешься Иудеем, и успокаиваешь себя законом, и хвалишься Богом, и знаешь волю Его, и разумеешь лучшее, научаясь из закона, и уверен о себе, что ты путеводитель слепых, свет для находящихся во тьме, наставник невежд, учитель младенцев, имеющий в законе образец ведения и истины: как же

ты, уча другого, не учишь себя самого? Проповедуя не красть, крадешь? говоря: "не прелюбодействуй", прелюбодействуешь? гнушаясь идолов, святотатствуешь? Хвалишься законом, а преступлением закона бесчестишь Бога? Ибо ради вас, как написано, имя Божие хулится у язычников» (Рим. 2:17–24).

Так и пророк Нафан сказал Давиду, обличая его в прелюбодеянии и убийстве: «...ты этим делом подал повод врагам Господа хулить Его...» (2 Цар. 12:14)

Грех человека не может ограничиваться им самим. Невозможно согрешить, даже втайне, не оказав при этом на кого-то влияния, противного Господу. Итак, здесь мы снова видим чрезвычайную широту третьей заповеди и то, что невозможно нарушить ее, не нарушив при этом всего закона.

А с другой стороны, мы видим, что **любой грех является на- рушением третьей заповеди**. Поэтому, когда мы читаем: «Не произноси имени Господа, Бога твоего, напрасно…» — мы знаем, что это равнозначно повелению: «Не делай зла».

Будем помнить об этом, когда перейдем к рассмотрению еще более глубокого значения данной заповеди. Апостол Иаков, говоря о тех, кто бесчестит своего Создателя, презирая бедных, заявляет: «А вы презрели бедного. Не богатые ли притесняют вас, и не они ли влекут вас в суды? Не они ли бесславят доброе имя, которым вы называетесь?» (Иак. 2:6, 7)

Церковь находится в таких же отношениях с Господом, как жена с мужем. Христос – Глава каждого христианина. Исповедующий христианство носит Его имя и должен быть настолько един с Ним, что в его жизни могли бы видеть только жизнь Христа.

Итак, если Богу не отведено главного места в жизни человека, а его греховное «я» выставляется под именем Христа, то совершенно ясно, что Господь обесчещен. Соседи смотрят на такого исповедника и говорят, что в христианстве нет силы. Они хулят имя Бога, утверждая, что Он не в состоянии удержать от греха уповающих на Него. Люди, которые никогда в жизни не давали клятв, таким образом становятся виновными в нарушении третьей заповеди. Многие из называющих себя христианами неосознанно употребляют имя Господа напрасно.

#### Милостивое обещание

Эта мысль естественным образом подводит нас к более значительной и удивительной точке зрения на заповедь, чем это обычно

принято считать. Третью заповедь, как правило, воспринимают всего лишь как суровый указ, как будто Бог сказал: «Не смейте легкомысленно обращаться с Моим именем, иначе Я накажу вас».

**Люди лишили эту заповедь всей любви, радости, всего света, мира и утешения, которые в ней содержатся.** Так обстоит дело и со всем Законом, на который многие исповедующие христианство смотрят как на свод суровых постановлений, признавая, однако, их справедливость, но считая их обременительными.

Благословение Моисея, человека Божьего, в книге Второзаконие показывает, что **закон был дан в любви и что он является выражением любви Божьей**.

√«...Господь пришел от Синая... одесную Его огнь закона. **Истинно Он любит народ** *Свой*...» (Втор. 33:2, 3)

Если посмотреть на заповедь в том виде, в каком она передана рукой Посредника, то можно увидеть, что она не несет в себе ничего сурового, но только все чистое, наполненное любовью, доброе, приятное и необременительное, что стремится возвысить, укрепить и благословить. Это благословенное обещание, что если мы будем внимать ей, то убережемся от тщетного употребления имени Господа.

Каждая заповедь Божья — это данное Самим Богом обетование, что каждый верующий будет храним от напрасного использования Его имени, то есть каждый верующий будет соблюдать весь закон, не делая ничего такого, что могло бы каким-либо образом бесчестить Бога.

 $\checkmark$ «...Господь не оставит без наказания того, кто произносит [несет] $^2$  имя Его напрасно» (Исх. 20:7).

И это негативное утверждение, с учетом отмеченного выше, в положительной его форме звучит так: «Господь оставит без наказания того, кто не несет имени Его напрасно».

Разве это не замечательно? Человек, соблюдающий третью заповедь, считается невиновным перед Богом.

 $\sqrt{\text{«...}}$  Блажен человек, которому Господь не вменит греха"» (Рим. 4:8).

И Он не вменяет греха тому, кто не несет имени Его напрасно.

#### Нести Его имя

«...Господь не оставит без наказания того, кто произносит [несет] имя Его напрасно» (Исх. 20:7).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>Древнееврейский оригинал: אשנ поднимать, нести.

Задумайтесь на минутку над словом «нести», которое стоит в оригинале. Мы должны нести, принимать имя Божье, иначе не повелевалось бы в заповеди не нести его напрасно. Но благословение заповеди заключается в уверенности, что когда мы понесем Его имя, то это не будет напрасным. Заповедь совершит что-то для нас. Она снимет с нас вину и сохранит нас невиновными, ибо «имя Господа – крепкая башня: убегает в нее праведник – и безопасен» (Пр. 18:10).

Иллюстрация этого приводится в третьей и четвертой главах книги Деяний. В третьей главе рассказывается об исцелении хромого у ворот храма. Он от роду не ходил, но, когда Петр сказал ему: «...во имя Иисуса Христа Назорея встань и ходи», он «вскочив, стал, и начал ходить, и вошел с ними в храм, ходя и скача и хваля Бога» (Деян. 3:6, 8).

Собравшейся вокруг них и стоявшей в изумлении толпе Петр сказал: «Бог Авраама и Исаака и Иакова, Бог отцов наших, прославил Сына Своего Иисуса... Сего Бог воскресил из мертвых, чему мы свидетели. И ради веры во имя Его, **имя Его укрепило сего**, которого вы видите и знаете, и вера, которая от Него, даровала ему исцеление сие перед всеми вами» (стихи 13, 15, 16).

На следующий день, когда апостолы предстали перед иудейским советом, «Петр, исполнившись Духа Святого, сказал им: начальники народа и старейшины Израильские! Если от нас сегодня требуют ответа в благодеянии человеку немощному, как он исцелен, то да будет известно всем вам и всему народу Израильскому, что именем Иисуса Христа Назорея, Которого вы распяли, Которого Бог воскресил из мертвых, Им поставлен он перед вами здрав... ибо нет другого имени под небом, данного человекам, которым надлежало бы нам спастись» (Деян. 4:8–10, 12).

Это чудо – наглядный пример того, что значит не нести имени Господа напрасно.

#### Спасение в имени

В этом имени есть спасение.

√«...Ибо Он спасет людей Своих от грехов их» (Мф. 1:21).

**Его имя** – **это то, Кем Он Сам и является**. Обратите внимание на слова, использованные Петром: «...именем Иисуса Христа Назорея... Бог воскресил из мертвых, Им поставлен он перед вами здрав» (Деян. 4:10).

То есть стоять во имя Иисуса – значит стоять в Иисусе. Имя – это личность. Бог – Спаситель, и Его имя – во Христе.

#### Не магия, а реальность

Имя Господа не следует воспринимать как заклинание; это не магия, а реальность. Когда Павел был в Ефесе, он творил поразительные чудеса во имя Господа Иисуса.

✓ «Даже некоторые из скитающихся Иудейских заклинателей стали употреблять над имеющими злых духов **имя Господа Иисуса**, говоря: заклинаем вас Иисусом, Которого Павел проповедует. Это делали какие-то семь сынов Иудейского первосвященника Скевы. Но злой дух сказал в ответ: Иисуса знаю, и Павел мне известен, а вы кто? И бросился на них человек, в котором был злой дух, и, одолев их, взял над ними такую силу, что они, нагие и избитые, выбежали из того дома. Это сделалось известно всем живущим в Ефесе Иудеям и Еллинам, и напал страх на всех их, и **величаемо было имя Господа Иисуса**» (Деян. 19:13–17).

Итак, мы видим, что значение имеет не произнесение имени, а **осознание сущности и характера Господа**.

#### Его имя – это Его характер

Его имя — это Его характер, Его личностные качества, неотделимые от Него Самого. Для нас имена людей и вещей — всего лишь вопрос удобства и фантазии; они ничего не значат. И это, несомненно, одна из причин, по которой люди не понимают силу «сего славного и страшного имени Господа Бога твоего...» (Втор. 28:58).

Принять имя Бога в действительности означает принять жизнь и испытать ее силу.

√«...Будут уповать на Тебя знающие имя Твое, потому что Ты не оставляешь ищущих Тебя, Господи» (Пс. 9:11).

**Бог никогда не подводил ни одного человека**; мы можем обращаться к Нему во имя, которое превыше всякого имени, прося Его взять на Себя наши грехи и очистить нас, – и мы никогда не будем разочарованы. Какое благословенное обетование!

Господь говорит о доверяющих Ему: «"За то, что он возлюбил Меня, избавлю его; защищу его, потому что он познал имя Мое. Воззовет ко Мне, и услышу его; с ним Я в скорби; избавлю его

и прославлю его, долготою дней насыщу его, и явлю ему спасение Moe"» (Пс. 90:14-16).

#### Крещение во имя

Ученики Иисуса крестятся «во имя Отца и Сына и Святого Духа...» (Мф. 28:19).

**Креститься во имя Господа** – **значит быть поглощенным Его жизнью**, так что можно сказать: «...и уже не я живу, но живет во мне Христос. А что ныне живу во плоти, то живу верою в Сына Божия, возлюбившего меня и предавшего Себя за меня» (Гал. 2:20).

Поскольку жизнь – это жизнь Христа, то совершенно справедливо, чтобы человек носил имя Христа, как жена носит имя своего мужа. Смертью Христа мы соединены с Ним узами, которые ничто не может разорвать: «Ибо я уверен, что ни смерть, ни жизнь, ни Ангелы, ни Начала, ни Силы, ни настоящее, ни будущее, ни высота, ни глубина, ни другая какая тварь не может отлучить нас от любви Божией во Христе Иисусе, Господе нашем» (Рим. 8:38, 39).

Его имя – наше спасение. Мы крестились в него, и оно – «крепкая башня: убегает в нее праведник – и безопасен» (Пр. 18:10). Поэтому мы снова радуемся заверению, данному в третьей заповеди: «Ты не будешь носить имени Господа, Бога твоего, напрасно» (Исх. 20:7 –  $nep.\ KJV$ ).

#### Молитва во имя Господа

Нас увещевают: «И всё, что вы делаете, словом или делом, всё делайте во имя Господа Иисуса Христа, благодаря через Него Бога и Отца» (Кол. 3:17).

Поэтому мы должны молиться во имя Его. Он и Сам заверил нас: «Если чего попросите во имя Мое, Я то сделаю» (Ин. 14:14).

Но как много тех, кто в своих молитвах использует выражения «во имя Иисуса» и «ради Иисуса», не задумываясь об их значении. Тем самым они используют это имя всуе. Они приходят с именем Господа без Самого Господа. Когда мы действительно носим имя Иисуса, наше «я» исчезает из виду, ибо это Он живет, а не мы, и именно Он в нас просит об избавлении от власти греха в нашей плоти. Он обитает в нашей плоти, чтобы очистить нас от всякой скверны плоти и духа.

√«Он, во дни плоти Своей, с сильным воплем и со слезами принес молитвы и моления Могущему спасти Его от смерти; и услышан был за Свое благоговение...» (Евр. 5:7)

Он был спасен от смерти, потому что избежал греха. Он «пострадал за нас плотию» (1 Пет. 4:1), «быв искушен» (Евр. 2:18), но Он страдал не за Себя. «Господь возложил на Него грехи всех нас» (Ис. 53:6), и именно немощи нашей греховной плоти угнетали Его душу. Он все еще ходатайствует пред Отцом в нашей греховной плоти, предлагая Свою жизнь взамен нашей, и жаждет быть освобожденным от бремени греха, с которым мы заставляем Его служить.

Как может виновный грешник, уже обличенный в нарушении закона, предстать пред Господом в присутствии этого закона, который посылает громы, молнии и бурю негодования на нечестивых? Он не смеет, да ему и не нужно, потому что предстоит не он, а Христос.

Осознавая и исповедуя, что Христос пришел во плоти, грешник с дерзновением приближается к престолу благодати, ибо он приходит во имя – в лице – Иисуса. Если он действительно верует во имя Иисуса, то Христос использует его язык, чтобы высказать прошение; и если он знает это, то всегда может обращаться со своими просьбами и с благодарением, независимо от того, насколько сильными воплями и слезами будут сопровождаться его молитвы, ибо Христос во дни плоти Своей обрел избавление от этих самых грехов.

**Поэтому при использовании имени Христа мы можем претендовать на все, что оно охватывает.** Сам Христос никогда не возносил прошений напрасно. Он говорил:

✓ «Отче! благодарю Тебя, что Ты услышал Меня» (Ин. 11:41); ✓ «Я и знал, что Ты всегда услышишь Меня...» (Ин. 11:42).

Все, чего бы мы ни попросили во имя Его, будет дано. Бог очистит и сохранит невиновной каждую душу, которая принимает это имя во всем, что оно означает. Такой человек не будет носить его напрасно.

## Запечатлены именем Господа

√«И сказал Господь Моисею, говоря: скажи Аарону и сынам его: так благословляйте сынов Израилевых, говоря им: да благословит тебя Господь и сохранит тебя! да призрит на тебя Господь светлым лицом Своим и помилует тебя! да обратит Господь лицо

Свое на тебя и даст тебе мир! Так пусть призывают имя Мое на сынов Израилевых, и Я благословлю их» (Числ. 6:22–27).

Имя Господа — это благодать, милость и мир (см. 2 Ин:1:3). Это имя, принятое душой, хранит ее (см. Пс. 120:5; Ин. 17:11). Господь говорит о тех, кто верит Ему и тем самым одерживает «победу, победившую мир» (1 Ин. 5:4): «Побеждающего сделаю столпом в храме Бога Моего, и он уже не выйдет вон; и напишу на нем имя Бога Моего и имя града Бога Моего, нового Иерусалима, нисходящего с неба от Бога Моего, и имя Мое новое» (Откр. 3:12).

Поэтому душа, которая доверяет Богу, будет в безопасности, как новый Иерусалим и как Сам Бог. Он сказал: «Но боящиеся Бога говорят друг другу: "внимает Господь и слышит это, и пред лицом Его пишется памятная книга о боящихся Господа и чтущих имя Его". И они будут Моими, говорит Господь Саваоф, собственностью Моею в тот день, который Я соделаю, и буду миловать их, как милует человек сына своего, служащего ему» (Мал. 3:16, 17).

На тех, кто уповает на имя Божье, оно написано, показывая, Кому они принадлежат. Это залог безопасности, ибо Господь сохранит Своих. Его имя, написанное на нас, указывает на то, что мы – Его собственность. Своей жизнью Он защитит нас от всех врагов.

Дьявол знает имя Господа и трепещет пред его мощью. Он знает, что Бог оградил каждую душу, уповающую на Его имя. И хотя сатана «ходит, как рыкающий лев, ища, кого поглотить» (1 Пет. 5:8), мы в безопасности, пока пребываем в имени Господа, а имя это пребывает вовек.

√«Надеющийся на Господа, как гора Сион, не подвигнется: пребывает вовек» (Пс. 124:1).

Каким же славным обетованием является эта заповедь – что мы никогда не будем произносить имени Господа Бога нашего напрасно!





# Четвертая заповедь

✓ «Помни день субботний, чтобы святить его; шесть дней работай и делай всякие дела твои, а день седьмой — суббота Господу, Богу твоему: не делай в оный никакого дела ни ты, ни сын твой, ни дочь твоя, ни раб твой, ни рабыня твоя, ни скот твой, ни пришелец, который в жилищах твоих; ибо в шесть дней создал Господь небо и землю, море и все, что в них, а в день седьмой почил; посему благословил Господь день субботний и освятил его» (Исх. 20:8–11).

## Происхождение трудностей в толковании Писания

Эта заповедь, как и все остальные, чрезвычайно обширна, и мы никогда не сможем ее исчерпать. Однако при всей своей широте и глубине она проста и легка для понимания.

Тем не менее ее очень часто неправильно истолковывают, и многие исповедующие христианство, кажется, находят в ней большие трудности. Прежде чем перейти к рассмотрению истинного смысла этой заповеди, необходимо очистить почву от некоторых заблуждений, возникших по причине повального ее извращения.

Трудности, связанные с этой заповедью, как и с любой другой частью Библии, кроются исключительно в сознании людей, а не в самой заповеди. Извращенные умы извращают Слово.

Тот, кто приходит к изучению Библии полностью свободным от предрассудков или эгоистических мотивов, с искренним желанием узнать волю Божью, чтобы исполнять ее, никогда не встретит в ней никаких трудностей; ибо «кто хочет творить волю Его, тот узнает о сем учении...» (Ин. 7:17).

Все трудности «толкования» заключаются в следующем: люди приступают к изучению Библии с более или менее устоявшимися представлениями о том, что правильно. Они

считают само собой разумеющимся, что идеи и обычаи, доставшиеся им по традиции от предков и являющиеся общепринятыми, должны быть правильными.

Но в Библии они находят то, что не одобряет их образа действий; и поскольку разум их не открыт для перемен, то они считают необходимым привести Библию в соответствие со своим укладом жизни. При таких условиях изучать Библию бывает очень сложно.

#### Какой день?

Несмотря на то что заповедь изложена самым простым языком, возникает множество вопросов о том, какой день является субботним. Нет ничего проще и яснее сказанного в заповеди: «...а день седьмой – суббота Господу, Богу твоему...» (Исх. 20:10)

Но большинство исповедующих христианство соблюдают первый день, называя его субботой, и отсюда происходит одна из трудностей, о которых мы только что упоминали.

Правда, многие соблюдающие воскресенье не испытывают никаких затруднений по этому поводу, поскольку полагают, что это и есть седьмой день, о котором говорится в заповеди. Их внимание никогда не привлекалось к данному вопросу, иначе бы они увидели ошибочность своего предположения; ведь если вы спросите их, почему они соблюдают воскресенье, то они ответят, что делают это в честь воскресения Христа, которое, насколько им известно, произошло в первый день недели. Суббота, в которую женщины-христианки «остались в покое по заповеди» (Лк. 23:56) — это день, предшествующий первому дню недели (см. Лк. 24:1). Следовательно, это седьмой день недели.

Поэтому совершенно очевидно, что четвертая заповедь, данная Господом на горе Синай, требует соблюдения седьмого дня недели и не служит законным основанием для соблюдения первого дня недели исповедующими христианство. Пересмотренного издания заповеди не существует, ибо Слово Божье «на веки... утверждено на небесах» (Пс. 118:89), а Христос сказал: «Не думайте, что Я пришел нарушить закон или пророков: не нарушить пришел Я, но исполнить. Ибо истинно говорю вам: доколе не прейдет небо и земля, ни одна иота или ни одна черта не прейдет из закона, пока не исполнится все» (Мф. 5:17, 18).

Но некоторые утверждают: «Все зависит от того, с чего начать отсчет: если вы начнете считать со второго дня, то воскресенье

станет седьмым; если же вы начнете со среды, то третий день станет сельмым».

Ошибочность такого суждения должна быть очевидна каждому. Если у человека семь сыновей, то никаким способом подсчета нельзя сделать первенца седьмым. Называйте их как угодно, но первенец все равно останется первым сыном, а последний родившийся — седьмым. Если назвать черное белым, это не сделает его белым. Если назвать первый день седьмым, это не сделает его субботой; он по-прежнему останется первым днем и одним из «шести рабочих дней» (см. Иез. 46:1). Тот же принцип применим и к седьмому дню: как бы люди ни называли его и с чего бы ни начинали отсчет, он все равно останется седьмым днем, который есть «суббота Господу, Богу твому» (Исх. 20:10).

В то самое время, когда закон был произнесен с горы Синай и Бог сказал: «Помни день субботний...» (Исх. 20:8) – Он ясно дал понять, что суббота – это определенный день и что человек не вправе выбирать, каким по счету им быть и как его соблюдать.

**Чудо с манной подчеркивало святость этого дня и демонстрировало его определенность.** На протяжении сорока лет манна выпадала ежедневно – шесть дней в неделю, а в седьмой день она не выпадала, однако ее недостаток восполнялся двойной порцией, которая давалась в шестой день. Если обычно манна, выпавшая в один день, не могла не испортившись храниться до следующего дня, то дополнительная порция, данная в шестой день, оставалась сладкой и пригодной в пищу и в седьмой день. Никто не мог изменить этот день или выбрать его самостоятельно.

#### Известен ли нам первоначальный седьмой день?

Но некоторые говорят нам, что счет дней был утерян, и поскольку мы не можем знать, какой из них был первоначальным седьмым днем, то один день может быть правильным с той же вероятностью, что и другой. Такие оппоненты забывают, что Слово Божье живое и пребывающее вовек (см. 1 Пет. 1:23).

Заповедь обращается к нам так же непосредственно, как и к израильтянам, собравшимся у горы Синай. **Ей не четыре тысячи лет – она обновляется каждый день.** У нас не больше оснований утверждать, что мы не можем определить, какой день является субботним согласно заповеди, чем у израильтян, когда они услышали ее.

Бог не требует невозможного, и тот факт, что Он по-прежнему обращается к нам в Своей заповеди, повелевающей помнить седьмой день, является достаточным доказательством того, что соблюсти ее можно. Чтобы устранить всякую тень сомнения и убедительно показать, что подлинная суббота не могла быть утрачена, мы кратко проследим ее историю.

В начале Бог почил в седьмой день и освятил его (см. Быт. 2:3), и это указано в заповеди в качестве причины, по которой мы должны его соблюдать. Бог не ошибается и никогда не путается в Своем исчислении, поэтому мы можем знать, что у израильтян в пустыне был тот же самый седьмой день, в который покоился Бог.

На протяжении всей своей истории они напрямую общались с Богом через пророков, и о том, что они никогда не сбивались со счета дней, свидетельствуют частые упреки, которые Бог посылал им за нарушение субботы.

В конце концов они были уведены в плен за нарушение заповеди, но Бог не стал бы наказывать их за непослушание, если бы они не могли узнать истину.

После возвращения из плена они были очень скрупулезны в соблюдении субботы, по крайней мере, внешне. Затем пришел Христос, Представитель Бога и Податель Закона. Если бы иудеи сбились со счета, Он исправил бы их. Но Он признавал день, соблюдаемый ими как день субботний, и лишь упрекал их за то, что вместо благословения, задуманного Богом, они превратили его в ярмо рабства.

Вскоре после вознесения Христа иудеи были рассеяны, и с тех пор их можно встретить во всех частях света. Но они остались верны традиции соблюдения субботы, и, как бы далеко они ни разошлись, все они по-прежнему соблюдают один и тот же день.

Совершенно невозможно, чтобы все потеряли счет дней и одновременно совершили одинаковую ошибку, так что никто ее не заметил.

Итак, для того чтобы понять, что мы имеем тот же самый седьмой день, в который Бог отдыхает, причем регулярно, начиная с сотворения мира, требуется лишь умение считать до семи.

#### Суть заповеди

Внимательный читатель Библии заметит, что в ней нет ни малейшего намека на возможность сомнения относительно того,

какой день является субботним. В Писании говорится лишь об отличительной особенности субботы и способе ее соблюдения.

✓ «Помни день субботний, чтобы **святить** его...» (Исх. 20:8)

От нас не требуется делать его святым; это сделал Сам Бог в начале, на что и ссылается заповедь. Когда сотворение небес и земли было закончено, Бог «почил в день седьмой от всех дел Своих, которые делал. И благословил Бог седьмой день, и освятил его, ибо в оный почил от всех дел Своих, которые Бог творил и созидал» (Быт. 2:2, 3).

**Освящать** — **значит делать святым.** В этой заповеди используется то же слово, что и в Быт. 2:3. Широко распространена идея о том, что люди могут святить любой день, то есть что они могут сделать святым любой день, в который они решили отдохнуть. Это серьезная ошибка.

Только Тот, Кто может творить, может сделать святым. Если кто-то заявляет, что он может сделать день святым, – значит, он ставит себя на место Бога, претендуя на равную с Творцом власть. Когда Бог говорит: «И святите субботы Мои...» (Иез. 20:20) – Он не просит нас делать то, что Он Сам уже сделал, но повелевает признать это и следовать этому повелению. Не ради самой субботы мы обязаны хранить ее святость. «...Суббота для человека, а не человек для субботы...» (Мк. 2:27)

Соблюдающие воскресенье часто сетуют на то, что большое количество людей не уделяет ему должного внимания, и говорят: «У нас нет субботы». Поэтому они просят принять законы для защиты воскресенья. В этих усилиях по обеспечению соблюдения воскресенья при помощи законов они отрицают любое желание заставить людей быть религиозными, но говорят, что просто хотят защитить этот день, – как будто люди могут нанести вред дню тем, что занимаются какими-то делами.

Тому, кто знает истинный субботний день, никогда не придут в голову подобные мысли. Наше соблюдение субботы не добавляет святости этому дню, и наше нарушение субботы также никак не влияет на его святость. Суббота — это не хрупкая вещь, которую нужно хранить в футляре, чтобы она не разлетелась на куски от грубого обращения. Она не нуждается в защите — она сама является защитой для тех, кто ее соблюдает. «...Щит и ограждение — истина Его» (Пс. 90:4).

Нельзя сказать, что у нас нет субботы. Если бы каждый человек на земле нарушал субботу, она все равно оставалась бы все

тем же святым днем. Субботний день невозможно отменить, так же как и невозможно отменить Бога.

 $\checkmark$ «...Не возможете служить Господу, ибо Он Бог святый...» (Нав. 24:19)

✓«Бог есть дух, и поклоняющиеся Ему должны поклоняться в духе и истине» (Ин. 4:24).

«Закон духовен» (Рим. 7:14), и только духовные люди могут соблюдать его. Иоанн соблюдал субботу в соответствии с заповедью, когда был «в Духе в день Господень» (Откр. 1:10 – *пер. KJV*). Никто не может служить Богу, если он сам не свят. Мы должны «поклоняться Господу в благолепном святилище Его» (Пс. 28:2).

Разве это мешает кому-то служить Ему? Нет. Вот благословение субботнего дня: «...дал им также субботы Мои, чтобы они были знамением между Мною и ими, чтобы знали, что Я – Господь, освящающий их» (Иез. 20:12).

Бог дает нам субботу, чтобы мы знали и помнили, что у Него есть сила сделать нас святыми для достойного служения Ему. Бог освящает человека Своей творческой силой, чтобы он мог соблюдать весь закон. Поэтому хранить святость субботы – это итог соблюдения всех заповедей.

#### Новое творение

Суббота была установлена в конце творения. Это памятник творческой силе Бога.

√«Велики дела Господни, вожделенны для всех любящих оные. Дело Его – слава и красота, и правда Его пребывает вовек. Памятными соделал Он чудеса Свои; милостив и щедр Господь» (Пс. 110:2–4).

Последний стих лучше перевести так: «Он сделал памятник Своим чудесным делам».

В песне на день субботний псалмопевец говорит: «…я буду ликовать о делах рук Твоих» (Пс.  $91:5 - nep.\ KJV$ ).

Только Бог творит праведность:

 $\checkmark$ «Праведен Господь во всех путях Своих и свят во всех делах Своих» (Пс. 144:17 – nep.~KJV).

 $\checkmark$ «Ибо мы − Его творение, созданы во Христе Иисусе на добрые дела, **которые Бог прежде приготовил**, **чтобы мы ходили в них**» (Еф. 2:10 − *nep*. *KIV*).

Евангелие – это «сила Божья ко спасению» (Рим. 1:16), а Его вечная сила видна во всем, что Он сотворил. Поэтому

сила Евангелия заключается в том, чтобы создавать, делать новым.

 $\checkmark$ «Итак, кто во Христе, тот новая тварь; древнее прошло, теперь все новое. Все же от Бога» (2 Кор. 5:17, 18).

Во Христе «мы имеем искупление... ибо Им создано все...» (Кол. 1:14, 16). Он – Искупитель, потому что Он – Творец, а искупление – это творение. Это завершенная и совершенная работа. Последним словом Христа на кресте было «Совершилось!» (Ин. 19:30).

**Крест Христа приводит принимающих его в то состоя- ние, в котором находился человек в конце шестого дня тво- рения.** Тогда «увидел Бог все, что Он создал, и вот, хорошо весьма» (Быт. 1:31).

Итак, поскольку суббота – это знак или печать совершенного нового творения, она является печатью Евангелия, знамением креста, залогом полного искупления всего сущего.

#### «Помни»

√«Помни день субботний, чтобы святить его...» (Исх. 20:8)

Когда мы должны помнить о нем? Многие, похоже, думают, что заповедь просто требует от них помнить о нем в пятницу, чтобы успеть закончить работу и быть готовыми сесть отдохнуть с заходом солнца. Это хорошо, однако несравненно меньше того, о чем говорит заповедь.

Слово это абсолютно и бессрочно. **Мы должны помнить о нем постоянно, каждый день недели.** Мы всегда должны помнить об освящающей силе, которую оно открывает, чтобы иметь возможность непрестанно поклоняться Богу «в благолепии святости Его» (1 Пар. 16:29 – др. перевод), «воздевая чистые руки без гнева и сомнения...» (1 Тим. 2:8).

Зная, что только те, кто свят, могут по-настоящему поклоняться святому Богу и соблюдать святой день, мы должны помнить субботу, которая открывает нам освящающего Бога, – и тогда, когда день субботний придет к нам, мы будем готовы к нему. Он приходит, принося с собой благословение, ибо «благословил Бог седьмой день...» (Быт. 2:3).

Чтобы избежать необходимости соблюдения заповеди, часто говорят, что мы можем иметь благословение в любое время. Некоторые утверждают: «Я храню в святости каждый день». Мы не

только можем, но и должны испытывать Божье благословение каждый день. Но благословение, данное нам – это не то же самое, что благословение, данное дню. Как мы уже видели, мы не можем святить ни одного дня, кроме освященного Богом. Наши действия или состояние никак не влияют на него; но день дан нам, чтобы влиять на нас.

Не забывайте, что «суббота для человека, а не человек для субботы...» (Мк. 2:27). Никакая человеческая святость не может придать святости какому-либо дню; но суббота была дана для того, чтобы мы могли приобщиться к святости Божьей и сохранять святость каждый день. Хотя Бог ежедневно благословляет нас, в седьмом дне есть особое благословение, а именно благословение субботнего покоя, и оно обеспечивает нам все благословения, которые мы можем иметь в любой другой день.

#### Благословение Эдема

**Суббота** – **это частица Эдема, дошедшая до нас нетронутой проклятием.** Это мост, по которому люди могут перейти из потерянного Эдема в Эдем восстановленный, освобожденный от преследовавшего его проклятия.

Это покой, к которому Христос призывает всех труждающихся и обремененных тяжелым бременем. Благодаря ему мы **становимся разделяющими с Ним Его бремя, которое легко, ибо Он возлагает на нас лишь бремя «вечной славы»** (см. 2 Кор. 4:17). Так и суббота, соблюдаемая в Духе, приносит нам славу нового творения, завершившегося «при общем ликовании утренних звезд, когда все сыны Божии восклицали от радости» (Иов. 38:7), и является символом того времени, когда вся «земля наполнится познанием славы Господа, как воды наполняют море (Авв. 2:14).

Хотя Эдем был взят от земли, чтобы не пострадать от последствий проклятия, подлинная сущность его оставлена нам в субботе, чтобы мы могли вернуться к началу и найти в начале «конец... спасение душ» (1 Пет.  $1:9-nep.\ KJV$ ).

Причина, по которой именно сейчас, в наше время, так ясно, как никогда прежде в истории этого мира, нам показана истина о субботе, заключается в том, что Эдем очень скоро будет восстановлен – и нас необходимо подготовить к переменам. Когда придет Христос, Он явится не как посторонний, а как Тот, с Кем мы хорошо знакомы, и Он приведет нас

в Эдем – не в чужую страну, а в родной дом. Для этого Бог дал нам субботу – неотъемлемую часть Эдема.

И теперь день за днем при помощи освящающей силы, о которой мы узнаем и помним благодаря субботе, в нас должны происходить изменения, подготавливающие нас к обстановке Эдема, чтобы нам не пришлось привыкать к ней, когда мы наконец-то туда попадем. Прежде чем наступит последний день, мы уже будем пить из реки Эдема и есть сокровенную манну.

√«...Насыщаются от тука дома Твоего, и из потока сладостей Твоих Ты напояешь их...» (Пс. 35:9) (Слово «сладостей» в оригинале является однокоренным со словом «Эдем», поэтому «из потока сладостей Твоих» может быть переведено как «из реки Твоего Эдема». – Прим. ред.)

#### Покой – не бремя

Иногда, услышав о соблюдении субботы, люди говорят, как будто сообщая что-то новое: «Но соблюдение субботы нас не спасет; мы спасаемся верой, а не делами». Именно так, и именно этому учит нас суббота. Мы соблюдаем субботу не для того, чтобы спастись, а потому что мы спасены. Соблюдение субботы – это покой в Боге, уверенность в завершенности Его работы.

 $\checkmark$ «Иисус сказал им в ответ: вот дело Божие, чтобы вы веровали в Того, Кого Он послал» (Ин. 6:29).

Веруя, мы получаем совершенные дела, которые Сам Бог приготовил для нас. Эти дела были завершены от основания мира. Поэтому всякий, принимающий их, должен обрести совершенный покой, ведь когда дело сделано и сделано хорошо, за ним обязательно следует отдых.

√«Посему для народа Божия еще остается субботство» (Евр. 4:9).

Обратите внимание, что именно Божий народ имеет покой: «А входим в покой мы уверовавшие...» (Евр. 4:3) А те, кто не верит, не могут покоиться. Не может быть совершенного соблюдения субботы без совершенной веры в Бога, что означает совершенную праведность, потому что мы оправданы верой. Таким образом, суббота прежде всего означает оправдание верой.

Хотя есть много верующих во Христа, соблюдающих воскресенье и считающих его субботой, все же соблюдение воскресенья

является признаком попытки оправдания делами. Это попытка человека совершить дело, являющееся прерогативой Бога, а именно освятить день; ведь Бог никогда не освящал никакого другого дня, кроме седьмого, так что вся святость воскресенья заключается лишь в том, что приписал ему человек.

Тот, кто может освятить что-то одно, может освятить все, потому что он должен иметь в себе освящающую силу. Следовательно, идея о том, что человек может сделать святым любой день, подразумевает, что он может сделать святым себя, то есть оправдать себя своими собственными делами. В основе этой идеи лежит убеждение, что человек имеет святость в самом себе. Значит, соблюдение воскресенья – признак греховного человека, который описан как «превозносящийся выше всего, называемого Богом...» (2 Фес. 2:4).

Слово «суббота» – это непереведенное еврейское слово, означающее «покой». Поэтому мы можем прочитать: «Помни день покоя, чтобы свято хранить его. Шесть дней работай и делай всякие дела твои; а день седьмой – покой Господа, Бога твоего; в оный день не делай никакого дела».

И как кто-то может называть это бременем? Отдых — это не бремя; прекращение труда не утомительно. Покой абсолютный, совершенный, такой покой, который ничто на земле не может нарушить, — это сумма всех благословений. Тот, кто понимает истину о субботе, никогда не посчитает бременем ее соблюдение. Такой человек никогда не скажет: «Я не смогу зарабатывать на жизнь, если буду соблюдать субботу».

Потому что суббота открывает Бога, Которым «живем и движемся и существуем» (Деян. 17:28). Она открывает «избавившего нас от власти тьмы», от проклятия, тягот и неопределенностей нынешнего злого мира и вводит нас «в Царство возлюбленного Сына Своего» (Кол. 1:13), давая познать нам силу и радость грядущего мира.

Так помните и храните ее, чтобы вкусить сладость покоя на лоне Отца и возрадоваться в Господе.





## Пятая заповедь

 $\checkmark$ «Почитай отца твоего и мать твою, чтобы продлились дни твои на земле, которую Господь, Бог твой, дает тебе» (Исх. 20:12).

Самый очевидный смысл заповеди – долг детей перед родителями – не должен сейчас занимать наше внимание, поскольку все это признают и понимают. Все цитируют пятую заповедь, чтобы внушить детям необходимость послушания. Давайте же остановимся на том, о чем мало кто задумывается, – на том аспекте заповеди, который обычно не осознается.

В Еф. 6:1-3 цитируется пятая заповедь, и в четвертом стихе мы видим, какая ответственность лежит на родителях в связи с ней. Мы узнаем, что заповедь в равной степени относится как к детям, так и к их родителям. Родители находятся на месте Бога по отношению к детям, которых Он им дает. По крайней мере, первые несколько лет вся ответственность лежит на родителях – следить за тем, чтобы дети соблюдали эту, а также другие заповеди. Если родители хорошо исполняют свою часть, дети обязательно исполнят свою, ибо Бог говорит о том же обетовании, которое упоминается в этой заповеди: «И придет Искупитель Сиона и сынов Иакова, обратившихся от нечестия, говорит Господь. И вот завет Мой с ними, говорит Господь: Дух Мой, Который на тебе, и слова Мои, которые вложил Я в уста твои, не отступят от уст твоих и от уст потомства твоего, и от уст потомков потомства твоего, говорит Господь, отныне и до века» (Ис. 59:20, 21). И тогда верующий родитель вместе с пророком Исаией сможет сказать: «Вот я и дети, которых дал мне Господь...» (Ис. 8:18)

#### Наставление Господа

В непосредственной связи с этой заповедью апостол говорит: «И вы, отцы, не раздражайте детей ваших, но воспитывайте их в учении и наставлении Господнем» (Еф. 6:4).

То есть питайте их, взращивайте их, культивируйте их, как это делают с растениями, направляйте их на путь, по которому им следует идти. Греческое слово, переведенное как «наставление», требует изучения. Оно состоит из двух слов, одно из которых означает «разум», а другое – «помещать». Наставление, следовательно, означает «помещение в разум».

Человек должен знать наставления Господа, чтобы воспитывать в нем своих детей. Бог наставляет не так, как большинство людей; к сожалению, люди очень часто судят о наставлениях Господа по своему усмотрению, вместо того чтобы учиться у Бога, как им следует поступать. Божий завет таков: «...вложу законы Мои в мысли их, и напишу их на сердцах их...» (Евр. 8:10)

Он посылает Своего Духа, чтобы поместить закон в сердце и жизнь человека. Это и есть наставление Господа, «помещение в разум». Как Бог мягко вдыхает Дух в душу, помещая тем самым в нее Свой праведный закон, так и родитель должен вложить в разум ребенка верность и послушание, ибо родитель стоит на месте Бога и с самого раннего младенчества должен открывать ребенку все, что он сам знает о Боге.

### Несколько иллюстраций

Два случая покажут, насколько важна эта заповедь для родителей.

«...Ибо Я избрал его для того, **чтобы он заповедал сынам своим и дому своему после себя**, ходить путем Господним, творя правду и суд; и исполнит Господь над Авраамом, что сказал о нем» (Быт. 18:19), – написано об Аврааме.

Бог открылся Аврааму, чтобы тот смог открыть Его своим детям. В результате Бог смог исполнить то, что Он говорил о нем. Предположим, что Авраам не знал бы закона жизни и не направил бы в соответствии с ним своих домочадцев. Что тогда? Тогда он сам потерял бы обетование.

Таким образом, мы видим, что эта заповедь касается родителей так же, как и детей. Если бы они не исполняли свой долг, то не могло бы быть и речи о получении во владение земли обетованной. Однако родители не должны действовать с деспотичной властью, просто потому что они больше и сильнее, или потому что они содержат детей, или потому что они хотят, чтобы дети признавали их высокое положение и авторитет. Нет; родитель должен управлять так же, как это делает Бог,

Пятая заповедь 51

Который Своим Духом дарует закон рукой Посредника, бережно устанавливая с Ним подобие брачных уз, с помощью которых закон может передаваться от Него к нам.

Случай с Илием представляет собой противоположную картину, и, рассматриваемый в связи со случаем Авраама, показывает (если можно провести такое сравнение), что для родителей страшнее иметь непослушных детей, чем для детей быть непослушными.

Бог ожидает, что дети Его народа также будут Его детьми. Илий был первосвященником Божьим, но имел нечестивых сыновей. Он знал об их нечестии и вразумлял их, говоря: «...для чего вы делаете такие дела? ибо я слышу худые речи о вас от всего народа. Нет, дети мои, нехороша молва, которую я слышу: вы развращаете народ Господень...» (1 Цар. 2:23, 24)

Но сыновья его пропустили мимо ушей этот мягкий протест, и тогда Господь обратился к Самуилу. «И было в то время, когда Илий лежал на своем месте, – глаза же его начали смежаться, и он не мог видеть, – и светильник Божий еще не погас, и Самуил лежал в храме Господнем, где ковчег Божий...» (1 Цар. 3:2, 3)

Илий не научился у Господа, как управлять, и многое потерял из-за этого. Авраам же усвоил урок от Бога, и это стало для него вечным приобретением.

Есть еще одна сторона заповеди, о которой редко когда задумываются. «Почитай отца твоего и мать твою...» (Исх. 20:12) О ком здесь говорится? Нет предела заповеди; она обращена к каждому, у кого есть или когда-либо были отец и мать, то есть ко всему человечеству без исключения. Эта заповедь не ограничивается детьми; она обращена как к восьмидесятилетнему человеку, так и к четырехлетнему ребенку. Кто-то может сказать: «У меня нет ни отца, ни матери; они умерли. Как же я могу почитать их?» Точно так же, как если бы они были живы. На самом деле часто бывает, что люди учатся почитать своих родителей только после их смерти.

**В** жизни человека не может быть такого, чтобы заповедь эта к нему не относилась. Он даже может не знать ни отца, ни матери — они могли умереть в день его рождения. Но заповедь все равно обращается к нему: «Почитай отца твоего и мать твою».

## Заповедь универсальна

Более того, не имеет значения характер отца или матери; он может быть очень испорченным, тем не менее заповедь гласит: «Почитай отца твоего и мать твою».

Даже если родители человека не исполнили своего долга по отношению к нему, не заботились о нем или плохо обращались с ним и воспитали в нем не праведные, а греховные привычки, все равно он обязан почитать их. «Как? — спросите вы. — Должен ли он беспрекословно подчиняться и всегда следовать их злым учениям?» Ни в коем случае! Это не было бы их почитанием. Он должен чтить их своей праведной жизнью.

Когда человек ведет достойный образ жизни, имя, которое он носит, почитается, а через него почитается и его отец. Те, кто не знал его родителей, естественно, придут к выводу, что он происходит из хорошей семьи; и даже если кто-то их знал и считал никчемными людьми, то, видя развившийся в сыне добрый характер, он подумает, что в них, должно быть, все-таки было что-то хорошее.

Конечно, все доброе исходит от Господа, но Сам Бог желает, чтобы родители разделили с Ним эту честь, равно как Он желает, чтобы они сотрудничали с Ним в развитии у их детей праведных характеров.

Ни один человек не может вести низменный, безнравственный образ жизни, не навлекая бесчестия на своих родителей; но если сам он поддается действию искупительной благодати Божьей, то в какой-то степени он искупает характер своих родителей, по крайней мере, среди людей.

#### Отец всех

Итак, эта заповедь просто говорит каждой душе на земле: будь добр, делай то, что правильно и истинно; почитай Бога, Отца всех, – Того, от Кого исходит всякое отцовство. Мы – Его потомство, и Он – Тот, Кого следует чтить, прежде всего в почитании наших родителей, и ничто из того, что бесчестит Бога, не делает чести родителям.

 $\sqrt{\text{«...Ибо}}$  отец мой и мать моя оставили меня, но Господь примет меня» (Пс. 26:10).

**Наш долг перед родителями, пока они живы, – это не что иное, как наш долг перед Богом через них**, и если они умерли, то отношения с Богом остаются прежними.

 $\checkmark$ «Как утешает кого-либо мать его, так утешу Я вас, и вы будете утешены...» (Ис. 66:13)

Сам Бог – это полнота, подлинная сущность всех человеческих отношений.

Мы видим, что эта заповедь чрезвычайно обширна; она охватывает сполна не только отношения между родителями и детьми, но и целую жизнь каждого человека.

Если и можно сделать какое-то различие, то к родителям она относится даже в большей степени, чем к детям, поскольку на родителях прежде лежит обязанность научить ребенка почитать их в соответствии с этой заповедью.

Бог, давший нам обетование вечного наследства, ожидает, что в этом мире мы будем жить так, чтобы получить это наследство.

√«...Укрепляясь всякою силою по могуществу славы Его, во всяком терпении и великодушии с радостью, благодаря Бога и Отца, призвавшего нас к участию в наследии святых во свете, избавившего нас от власти тьмы и введшего в Царство возлюбленного Сына Своего...» (Кол. 1:11–13)

Он ожидает, что по дарованной Им благодати мы **будем жить в этом мире так, как собираемся жить в мире грядущем**. Мы должны жить уже сейчас, как в Эдеме. Это не значит, что не должно быть семьи и общественной жизни; совсем наоборот, ведь семья зародилась в Эдеме. Неважно, что мы находимся в греховной плоти на проклятой грехом земле. Господь Иисус, в Котором не было греха и Который не знал греха, «родился от жены, подчинился закону, чтобы искупить подзаконных...» (Гал. 4:4, 5). «Христос искупил нас от проклятия закона...» (Гал. 3:13 – *пер. KJV*)

√«Мы, братия, дети обетования по Исааку» (Гал. 4:28).

Упомянутое в пятой заповеди обетование, являющееся наградой за послушание ей, — **это сила, благодаря которой мы ей повинуемся**; ибо через «великие и драгоценные обетования» мы делаемся «причастниками Божеского естества, удалившись от господствующего в мире растления похотью...» (2 Пет. 1:4).

Став «причастниками Божеского естества», мы чтим Отца Небесного, а значит, и все земное родство. Возможность такого совершенного детства показана не только на примере Иисуса.

- Иоанн Креститель, исполненный Святого Духа от чрева матери.
- Самуил, выпрошенный у Господа и посвященный на служение Ему с самого рождения.
- Йеремия, которого Бог посвятил в пророки еще до его рождения.

Все эти случаи демонстрируют нам, что может быть и что Бог хотел бы дать каждому ребенку. **Это неотъемлемое право** 

каждого ребенка, рожденного на земле, право, приобретенное для нас Христом и ставшее возможным в Нем для каждого. Каждый ребенок, рожденный с меньшими возможностями, был лишен того, что ему причиталось, и пострадал.

Осознание этих вещей не позволит ни одному родителю откладывать обучение своего ребенка. Большинство родителей считают, что ребенок не способен к обучению до четырех или пяти лет. Удивительно, как много может понять грудной ребенок! Подумайте о том, какой широтой ума обладал Иисус – образцовый ребенок – в двенадцать лет, и вы поймете, что **Его ум, должно быть, начал развиваться в очень раннем возрасте**.

Кто-то спросит, когда надо начинать наказывать ребенка. Ответ: как только он станет достаточно взрослым, чтобы проявлять своеволие. Не жестоко ли это? Нет; это не жестокость, а доброта. Наставления должны соответствовать возрасту. Чем младше ребенок, тем легче его обучить правильному поведению. Жестокость проявляется как раз в пренебрежении этим обучением, пока ребенок не достигнет возраста, когда становятся необходимы суровые меры и когда даже они уже не помогают.

 $\checkmark$ «Наставь юношу при начале пути его: он не уклонится от него, когда и состарится» (Притч. 22:6).

Это безусловное обетование. Если человек сбивается с пути, мы можем быть уверены, что в детстве он не получил должного воспитания. Бог ожидает, что ребенок каждого христианина вырастет Его собственным ребенком. Он должен быть обучен признавать авторитеты. Усвоив принципы послушания, он будет повиноваться Богу.

Но если мы не справились с этим, не стоит отчаиваться. Бог дает нам возможность искупить прошлое; Он прощает грехи невежества, неверия и пренебрежения и спасает то, что было потеряно. Хотя мы и лишились права первородства, нам не нужно унывать, потому что новое рождение отменяет все недостатки первого рождения.

Мы – наследники Бога, Который берет на Себя заботу о нашем воспитании, вдыхает в нас Свою жизнь и характер и руководит нашим образованием. Давайте же почтим Его верой в Его обетования, и Он удостоит нас Своего спасения.





# Шестая заповедь

√«Не убивай» (Исх. 20:18).

Скорее всего, большая часть читающих эту заповедь готовы сказать: «Это сохранил я от юности моей». Число человеческих существ, которые преднамеренно лишают жизни ближних, сравнительно невелико, и поэтому большинство людей, несомненно, считают эту заповедь особо к ним не относящейся. Они, конечно, признают, что она правильная, но не думают, что когдалибо подпадали под ее осуждение; они никогда осознанно даже не испытывали желания убить кого-либо и поэтому полагают, что заповедь эта не очень-то и нужна.

Но мы снова должны напомнить о том, что «заповедь безмерно обширна» (Пс. 118:96), в том числе и эта. Заповедь обращена ко всем, и поэтому она необходима для всех, ибо Бог никогда не говорит напрасно.

«Не убивай»... Это выражение настолько привычно, что мы едва ли размышляем о нем. Но мы можем сказать: «Не лишай жизни», что означает то же самое, – и тотчас получим более широкое представление о заповеди. А как много она в себе содержит, мы сейчас узнаем.

#### Корень убийства

О Христе было предсказано, что Он возвеличит и прославит закон (см. Ис. 42:21). В пятой главе Евангелия от Матфея мы видим, как Его учение возвеличивает закон. Он сказал: «Вы слышали, что сказано древним: "не убивай, кто же убьет, подлежит суду". А Я говорю вам, что всякий, гневающийся на брата своего напрасно [без причины – *пер. KJV*], подлежит суду; кто же скажет брату своему: "рака", подлежит синедриону; а кто скажет: "безумный", подлежит геенне огненной» (Мф. 5:21, 22).

Следует отметить, что слово, переведенное как «напрасно», или «без причины», в некоторых библейских рукописях отсутствует; поэтому утверждение это безусловно: всякий, кто гневается на брата своего, виновен в убийстве.

Иисус не пренебрегает учением прежних времен; Он Сам – Начало, и Он пришел, чтобы разъяснить то, чему учили от начала. Он не хотел сказать, что заповедь «Не убивай» была несовершенной и что Он предлагал нечто лучшее и большее, – вовсе нет. Но Он показал ее обширность – что слова «не убивай» означают «не гневайся».

√«...Любовь есть исполнение закона» (Рим. 13:10).

√«Любовь... не раздражается...» (1 Кор. 13:4, 5)

Бог видит не так, как человек: человек смотрит на внешность, а Бог – на сердце. Во всяком случае, грех – это не то, что сделано и что можно увидеть, а то состояние человека, которое привело его к совершению поступка. Пока корень, из которого произрастает убийство, находится в сердце, человек считается убийцей.

Люди, как и следовало ожидать, классифицируют грехи по разным категориям, и в истории отступнической церкви от человека требовалось покаяние в соответствии с признанной степенью вины. Одни грехи классифицировались как простительные, а другие – как смертные. Одни грехи можно было искупить небольшой суммой денег, а другие – только огромным количеством денег или множеством дел. Это просто религия человеческой природы.

Одни грехи менее распространены, чем другие; за одни грешник исключается из общества, а другие не влияют на его положение и могут даже дать доступ человеку в «лучшее общество».

**Но в Писании нет никаких свидетельств о том, что Господь так оценивает грех.** У нас нет оснований полагать, что Он признает различие, сделанное человеком: убийство первой степени или второй степени.

✓ «...Грех есть беззаконие» (1 Ин. 3:4).

√«Ибо возмездие за грех – смерть...» (Рим. 6:23)

В этом заключается вся суть дела. Мы не умаляем вины за убийство, но показываем, где кроется грех. Тот, кто лишил жизни другого человека, совершил ужасный поступок, однако вовсе не обязательно, что он более виновен, чем сделавший нечто, не осуждаемое миром.

Давайте рассмотрим вопрос о гневе. Кто не испытывал гнева? В действительности часто думают, что проявление гнева – это

признак силы духа и характера, а тот, кого нельзя спровоцировать на гнев, – простофиля и лишен честолюбия.

Но на самом деле **гнев** – **это кратковременное безумие, и поддаваться ему, как и любой другой страсти,** – **признак слабости, а не силы**. Сколько убийств произошло из-за ссор, возникших по какому-то пустяку. Два друга спорят, оба они вспыльчивы, и один обижается на что-то, сказанное другим; затем они теряют самоконтроль – и начинается драка. В этом временном безумии наносится сильный удар, и один из них погибает.

Затем наступает пробуждение: этот человек никогда не совершил бы такого поступка, если бы знал, что делает, но он был так зол, что не понимал, что делает. Сколько раз это приводилось в оправдание поступков; и это правда — ведь человек в таком состоянии не владеет собой. В каком-то смысле убийство, совершенное в таких условиях, — это несчастный случай; оно точно не было преднамеренным. И все же этот человек — убийца. Он виновен не столько в том, что в бессознательном состоянии нанес смертельный удар, сколько в том расположении духа, при котором этот удар стал возможным.

Пусть каждый, кто когда-либо был настолько зол, что на мгновение потерял контроль над собой, помнит: в этот момент он мог лишить человека жизни; и то, что он мог это сделать, и только случайность или милость Божья уберегли его от этого поступка — показывает, что он действительно был виновен в возможном убийстве. Эту страшную мысль следует принять близко к сердцу — и она послужит действенным предостережением против того, чтобы поддаваться страстям.

Возьмем случай первого в истории убийства. Тайна его раскрыта: «Ибо таково благовествование, которое вы слышали от начала, чтобы мы любили друг друга, не так, как Каин, который был от лукавого и убил брата своего. А за что убил его? За то, что дела его были злы, а дела брата его праведны» (1 Ин. 3:11, 12).

Вы знаете эту историю. Каин и Авель принесли жертву Господу: Авель был принят, Каин отвергнут. Какое злое качество пробуждается, когда человек видит, что другого предпочитают ему? Это ревность. Каин убил Авеля, потому что испытывал по отношению к нему чувство ревности. Любая ревность – это семя убийства.

Более того, как гнев, так и ревность не просто ведут к убийству, но и являются им. Каждый, кто чувствует себя

обиженным, из-за того что кому-то другому оказывают почести, а его обходят стороной; каждый, кто чувствует себя недовольным или удрученным, из-за того что к нему не относятся с должным, по его мнению, уважением, нарушил заповедь, которая гласит: «Не убивай».

Об этом ясно говорят недавно процитированные нами в связи с темой любви тексты:

√«Любовь не делает ближнему зла...» (Рим. 13:10);

√«Любовь... не ищет своего...» (1 Кор. 13:5).

Любовь предпочитает оказывать честь другому; а где нет любви, там убийство. Перечитайте еще раз стихи из Первого послания Иоанна: «Ибо таково благовествование, которое вы слышали от начала, чтобы мы любили друг друга, не так, как Каин, который был от лукавого и убил брата своего» (1 Ин. 3:11, 12). Здесь говорится не о том, что такое любовь, а о том, чем она не является. Любовь противоположна духу, который проявлял Каин. Тот, кто не подчиняется закону любви, приравнивается к Каину, который был от лукавого и убил своего брата.

Далее это показано на примере Иосифа и его братьев. Иосиф получил особые знаки благоволения от своего отца, и отец, изза высоких личных качеств Иосифа, оказывал ему большее доверие, чем его братьям. Когда они увидели, что он пришел к ним с добрым поручением, они сказали: «...вот, идет сновидец; пойдем теперь, и убьем его...» (Быт. 37:19, 20)

Они не лишили его жизни непосредственно – Рувим удержал их от этого злодеяния, правда, лишь из соображений выгоды. **Но по сути они убили его.** Они продали его в Египет только потому, что думали таким способом избавиться от него так же результативно, как и через пролитие крови. Это было естественным действием зависти, ибо мы читаем: «Патриархи, по зависти, продали Иосифа в Египет; но Бог был с ним...» (Деян. 7:9)

Зависть, которая является сестрой ревности, – это также убийство. Каждый, кто завидует другому из-за его добродетели или удачи, нарушает заповедь «Не убивай».

## «Откуда войны?»

Давайте рассмотрим еще один пример нарушения этой заповеди. Писание спрашивает: «Откуда у вас вражды и распри?» (Иак. 4:1) «Откуда войны и сражения между вами?» (пер. КJV)

 ${\rm M}$  там же дан ответ: «Не отсюда ли, от вожделений ваших, воюющих в членах ваших?»

Далее Слово продолжает: «Желаете – и не имеете; убиваете и завидуете – и не можете достигнуть; препираетесь и враждуете – и не имеете, потому что не просите» (Иак. 4:2).

Нет ничего более распространенного, чем война и воинственный дух. Как правило, война не вызывает резкого неприятия, даже у большинства исповедующих христианство, а зачастую рассматривается как нечто, чем можно гордиться.

Когда случается какая-либо провокация со стороны другого государства, то во всех средствах массовой информации и почти в каждой церковной проповеди на первый план выходит слово «война». Если война нежелательна и не пропагандируется, то ее возможность, по крайней мере, рассматривается. И все же люди, которые так говорят и думают, были бы шокированы обвинением в нарушении шестой заповеди.

Но из чего состоит война? Из сражений и убийств; а убийство запрещено шестой заповедью. Конечно, не может быть войны, где никого не убивают и не намереваются убивать.

√«Любовь не делает ближнему зла; итак, любовь есть исполнение закона» (Рим. 13:10).

«...Любите врагов ваших...» (Мф. 5:44) – повелел Спаситель. А любовь никак не может быть совместима с их убийством.

Война происходит «от вожделений ваших, воюющих в членах ваших» (см. Иак. 4:1). Война, в которой гибнут тысячи людей, происходит из того же источника, что и убийство одного человека, и является просто умножением одного случая. Один человек завидует удаче другого, ревнует, потому что другой удостоился почестей, которых нет у него, желает получить имущество другого, сердится на него за неуважительные или презрительные высказывания в свой адрес – и поэтому убивает его.

Так бывает и с народами: они вступают в войну, потому что руководство одного из них использовало недипломатичные выражения и не собирается от них отказываться. Одна нация получает преимущество над другой в торговле; одна овладевает территорией, на которую другая претендует как на принадлежащую ей по праву. И вот они вступают в войну, тысячи людей погибают, а мир и церковь объединяются, чтобы вместе восхвалять славные деяния, которые были совершены. Между тем человека, убившего другого, предают смерти.

А заповедь продолжает настаивать: «Не убивай», и никакая казуистика или логика не может примирить войну с этой заповедью, поскольку если убийство одного человека неправильно, то очевидно, убийство тысяч тоже не может быть правильным.

#### Что включает в себя самозащита

Кто-то скажет: «Но мы никогда ни на кого не нападаем; мы лишь защищаемся, отстаивая свои права; и мы не верим в необходимость рукоприкладства ни при каких других обстоятельствах».

Кажется, почти повсеместно принято, что люди должны защищать себя и свои права, хотя у нас есть заверение в том, что «Господь сотворит суд угнетенным и справедливость бедным» (Пс. 139:13). И еще написано: «..."Мне отмщение, Я воздам", говорит Господь» (Рим. 12:19).

Кто думает, что должен защищать себя или мстить за свои обиды, тот берется за дело, которое вправе вершить только Бог, и показывает, что он считает себя способным разрешить свой вопрос лучше, чем Господь.

Посмотрим, что написано в законе. Иисус сказал: «Вы слышали, что сказано: "око за око и зуб за зуб". А Я говорю вам: **не противься злому**. Но кто ударит тебя в правую щеку твою, обрати к нему и другую…» (Мф. 5:38, 39)

Тот, кто отыщет слова «око за око и зуб за зуб» в Ветхом Завете, обнаружит, что они не были адресованы отдельным людям, а служили руководством для судей в делах, которые им приходилось рассматривать. Весь тот закон (постановления Моисея. – Прим. ред.), частью которого являлись эти слова, был дан израильтянам только по причине их неверия и за то, что они отвергли Бога как единственного Царя и Судью.

В этом, как и во многом другом, мы должны верить, что «сначала не было так...» (Мф. 19:8), и **Христос постоянно трудится над тем, чтобы вернуть людей к началу, к Себе**. Слова Иисуса: «А Я говорю вам: не противься злому», рассматриваемые в этой связи, демонстрируют, что **Его последователи не должны прибегать даже к судебному разбирательству**. Именно это и имеет в виду Христос, когда учит: «...и кто захочет судиться с тобою и взять у тебя рубашку, отдай ему и верхнюю одежду...» (Мф. 5:40)

Тем более не следует проявлять инициативу и подавать на другого в суд. А поскольку даже «законные» меры самообороны запрещены Евангелием, которое является откровением заповеди, то очевидно, что никто не имеет права брать дело в свои руки и предпринимать что-либо для самозащиты.

Очень часто можно услышать, как это учение называют неисполнимым, но и **бремя защиты Господа не возлагается на нас**. Он знал, что говорил, и имел в виду то, что говорил, а **Его собственная жизнь служила примером Его учения**. Когда вооруженный отряд вышел, чтобы схватить Его, а Петр ревностно предпринял попытку защитить Его, Господь упрекнул Петра, сказав, что «взявшие меч, мечом погибнут...» (Мф. 26:52).

**Если когда-либо и мог быть случай оправдания самоза- щиты от посягательств на права, от несправедливости, уг- нетения и насилия, то это был именно он.** Но Христос продемонстрировал Свое собственное учение, оставив нам пример.

√«**Будучи злословим, Он не злословил взаимно**; страдая, не угрожал, но **предавал то Судии Праведному**» (1 Пет. 2:23).

Кто-то наверняка готов задать вопрос: «Что бы вы сделали, если бы на вас напал грабитель и под угрозой жизни потребовал у вас деньги?»

Нам никогда не нужно попусту волноваться о будущем или строить догадки о том, как можно соблюсти заповеди Христа при определенных обстоятельствах. Если мы верим, в нужное время нам будет дана благодать.

В предполагаемом случае кажется совершенно очевидным, что мудрым решением было бы отдать деньги и спасти жизнь. Но допустим, что кто-то решил оказать сопротивление. Давайте сравним его с грабителем. Если человек противится тому, чтобы расстаться с деньгами, грабитель может убить его и забрать деньги. В этом случае грабителя по праву можно назвать убийцей. Это подлое убийство. Он лишил жизни свою жертву за ничтожную сумму денег.

Но предположим, что грабитель не достиг своей цели; предположим, что его намеченная жертва – более проворный или более сильный человек, и он убивает грабителя. Разве тогда жертва не становится убийцей? Он убил человека только ради денег. Грабитель убил бы его, чтобы получить деньги, а он убивает грабителя, чтобы их сохранить. В любом случае это будет жизнь, отнятая за деньги. Кто может сказать, что один из них

менее виновен, чем другой? Самооборона в такой форме не кажется уж столь благовидной, не так ли?

Но кто-то может возразить, что не из-за денег человек убивает грабителя, а чтобы спасти свою собственную жизнь. Хорошо, пусть так. Тогда человек берет на себя ответственность решать, кому умереть, а кому жить. Он исходит из того, что его собственная жизнь ценнее, чем жизнь грабителя, и берет дело в свои руки, выступая одновременно в роли судьи и палача. Тут есть над чем задуматься.

В заповеди не сказано: «Не убивай, кроме как в целях самозащиты или при провокации»; «Не убивай никого, кроме вора, или очень плохого человека, или того, кто, по твоему мнению, недостоин, чтобы жить». Исключений нет: ты не должен убивать.

Весь вопрос о самообороне или отстаивании своих прав решается утверждением о том, что «любовь не ищет своего» (1 Кор. 13:5). Защита своих прав свидетельствует об отсутствии любви; где нет любви, там ненависть, а ненависть – это убийство, поэтому мы не можем избежать вывода: самооборона – это убийство.

Заповедь «Не убивай» запрещает насилие в любой форме и степени. Сколько бы возражений ни возникало, факт остается фактом: эту заповедь легко исполнить, если в сердце живет любовь к Богу, «ибо это есть любовь к Богу, чтобы мы соблюдали заповеди Его; и заповеди Его не тяжки» (1 Ин. 5:3).

Закон Божий трудно и невозможно соблюдать только тогда, когда для него нет места в сердце. Нет такой жестокости, на которую не способна человеческая природа, если она не находится под влиянием Закона Божьего; и нет такой меры праведности, которая была бы невозможна там, где любовь проявляет себя в полной мере.

#### Смертоносное оружие

Существуют различные виды орудий убийства. Можно использовать нож или яд, и среди ядов есть такие, которые хуже других. Наш язык объявлен таковым, он есть «неудержимое зло; он исполнен смертоносного яда» (Иак. 3:8). Об обычном невозрожденном человеке сказано: «...яд аспидов на губах их» (Рим. 3:13).

Кто может сказать, что отравить человека языком менее грешно, чем отравить его мышьяком? Господь предупреждает: «Не

ходи переносчиком в народе твоем и не восставай на жизнь ближнего твоего. Я Господь» (Лев. 19:16).

Несколько необдуманных слов могут отравить всю жизнь человека. Пострадает не только тот, о ком говорят, но и тот, кому пересказывают злую историю, – в результате ее влияния он может лишиться вечной жизни. И зло не только не уменьшается, но даже усугубляется тем, что то недоброе, о котором сообщают, является правдой. Поэтому нам следует самым серьезным образом молиться: «Положи, Господи, охрану устам моим, и огради двери уст моих» (Пс. 140:3).

#### Точная заповедь

В законе сказано: «Не враждуй на брата твоего в сердце твоем; обличи ближнего твоего, и не понесешь за него греха» (Лев. 19:17).

Ненависть — это убийство; отсутствие любви — это ненависть; и здесь мы видим, что тот, кто сознательно позволяет своему ближнему оставаться во грехе, не стремясь спасти его, не любит его. Это считается ненавистью, и поэтому он его убийца.

√«Любовь познали мы в том, что Он положил за нас душу Свою: и мы должны полагать души свои за братьев» (1 Ин. 3:16).

Братья, о которых здесь идет речь, — это не только те, кто находится в непосредственном общении с нами, но и все человечество, ибо Христос, отдавший Свою жизнь ради спасения мира, сказал: «Буду возвещать имя Твое братьям моим...» (Пс. 21:23, см. также Евр. 2:12) Он имел в виду и тех, кто был полон ненависти по отношению к Богу и к другим. Он пришел как живое воплощение закона, и миссия Его заключалась в спасении жизни. В этом мы видим позитивную направленность закона: он требует не просто воздерживаться от того, чтобы лишать кого-то жизни, а делать все возможное для ее спасения.

«...Никакой человекоубийца не имеет жизни вечной, в нем пребывающей» (1 Ин. 3:15).

Стих учит, что только через приятие вечной жизни мы удерживаемся от нарушения заповеди. Вечная жизнь, пребывающая в нас, позволяет нам осознать священность жизни, и, когда мы видим нашего брата на пути, ведущему к смерти, мы чувствуем побуждение отдать себя ради его спасения.

#### Священность жизни

Священность заповеди становится очевидной, когда мы осознаем, что жизнь является даром Бога, — не чего-то отдельного от Него, но Самого Себя. Жизнь так же священна, как и Бог, потому что Он — наша жизнь. Поэтому тот, кто хотел бы погубить жизнь, если бы это было возможно, уничтожил бы и Бога. Это лишь еще одно подтверждение библейской истины: «Кто делает грех, тот от диавола, потому что сначала диавол согрешил» (1 Ин. 3:8); «Он был человекоубийца от начала...» (Ин. 8:44).

Он противостал Богу, и хотя не убил Господа, поскольку не мог, все же «он был человекоубийцей от начала», потому что в его сердце крылось убийство, что он и продемонстрировал, подстрекая князей мира сего уничтожить Князя жизни.

Жизнь не является нашей собственностью, чтобы отдавать или отнимать ее. Повеление «Не убивай» является безусловным, и мы не имеем права лишать жизни себя в той же мере, что и своего ближнего. Причина в том, что это священный дар Бога. Когда человек убивает другого, он лишает его жизни на время. Он может сократить его жизнь на годы, а может лишить свою жертву всего лишь нескольких мгновений жизни. Но даже если убитому оставалось жить всего пять минут, его поступок является таким же убийством, как если бы у того в запасе было еще пять лет.

Истина эта применима как к себе, так и к другим. **Тот, кто** низменными поступками, пренебрежением или злоупотреблением Божьими дарами сокращает свою собственную жизнь, напрямую нарушает заповедь «Не убивай».

Какая же священная ответственность возложена на каждого человека — ухватиться верой за вечную жизнь, используя все данные Богом для поддержания жизни средства и отвергая всякую греховную похоть, восстающую против души, то есть против жизни. Беречь свое тело и здоровье — такая же священная обязанность, как и хранить душу от греха.

Человек, который наносит вред телу другого, справедливо считается преступником. Но его собственное тело так же священно, как и тело другого, и по сути больше ему не принадлежит:

 $\checkmark$ «Не знаете ли, что тела ваши суть храм живущего в вас Святого Духа, Которого имеете вы от Бога, и **вы не свои**?» (1 Кор. 6:19);

 $\checkmark$ «Если кто разорит храм Божий, того покарает Бог: ибо храм Божий свят; а этот храм – вы» (1 Кор. 3:17).

Поэтому причинять вред своему телу или сознательно пренебрегать любыми средствами, направленными на его укрепление, значит осквернять храм Божий, а следовательно, грешить против Бога.

## Соработники Бога

Мы трудимся вместе с Богом; Он приглашает нас к сотрудничеству с Ним в деле жизни. Каждый человек – часть русла реки жизни; поток, исходящий из сердца Божьего, течет через всякого, кто не препятствует Ему.

Христос, дающий живую воду, говорит, что она будет течь из каждого верующего (см. Ин. 7:38). Наделяя человека способностью продлевать свой род, Бог делает его соучастником в распространении жизни. Тот, кто или злоупотребляет этим даром, или лишает себя возможности или перспективы жизни, или каким-либо образом делает себя неспособным дать максимально полную жизнь своему потомству, непосредственно виновен в нарушении заповеди «Не убивай». Жизнь – это удивительная святыня, и относиться к ней несерьезно – страшный грех.

Если бы мы не видели ничего, кроме этой стороны вопроса, то вполне могли бы воскликнуть: «...так кто же может спастись?» (Мф. 19:25) Мы «все согрешили и лишены славы Божией...» (Рим. 3:23). Но есть надежда: «Если Ты, Господи, будешь замечать беззакония, – Господи! кто устоит? Но у Тебя прощение, да благоговеют пред Тобою» (Пс. 129:3, 4).

И здесь мы утешаемся знанием о том, что все заповеди Божьи – это обетования, и чем глубже заповедь, тем более значительное и драгоценное обетование она содержит – обетование, по которому мы становимся «причастниками Божеского естества, удалившись от господствующего в мире растления похотью...» (2 Пет. 1:4). Какое драгоценное обетование!

«Ты не будешь убивать» (*nep. KJV*). Это уже не суровое предписание, чисто негативное по своему смыслу, но благословенное заверение в том, что Бог по Своей бесконечной милости и чудесной благодати позволит потоку жизни течь через нас настолько свободно, что он восстановит утраченное и убережет нас от всякого пути, ведущего к смерти. Это заверение в искуплении от всякой дурной привычки,

в спасении от любого порока, ведущего к гибели души и тела. Более того, мы будем распространителями того потока, про который сказано, что, «куда войдет этот поток, все будет живо там» (Иез. 47:9). Так давайте же последуем призыву апостола Павла подвизаться добрым подвигом веры и держаться вечной жизни, к которой мы и призваны (см. 1 Тим. 6:12).





# Седьмая заповедь

√«Не прелюбодействуй» (Исх. 20:14).

Теперь мы переходим к седьмой заповеди. Прежде чем приступить к ее более детальному рассмотрению, совсем не лишним будет обратить внимание на ее место среди Десяти заповедей.

#### Порядок заповедей

Задумывались ли вы о том, что порядок заповедей не случаен? Случайности точно не может быть, и в их расположении, несомненно, должен быть урок для нас. Мы можем не знать всего, что в этом порядке есть, но он, безусловно, заслуживает изучения.

Первая заповедь открывает Бога в качестве Спасителя: «Я Господь, Бог твой, Который вывел тебя из земли Египетской, из дома рабства; да не будет у тебя других богов пред лицом Моим» (Исх. 20:2, 3). Он – единственный Бог, потому что только Он может спасти: «Я, Я Господь, и нет Спасителя кроме Меня» (Ис. 43:11).

Вторая заповедь естественным образом вытекает из первой, ибо «невежды те, которые носят деревянного своего идола и молятся богу, который не спасает» (Ис. 45:20).

В третьей заповеди мы ощущаем уверенность и силу Божьего имени. Мы не должны склоняться перед идолами, которые «ничто», но должны носить Его имя, и у нас есть уверенность, что мы не будем носить и произносить его напрасно. Оно объемлет все, чем Он Сам является.

Четвертая заповедь раскрывает это имя, «ибо близко имя Твое; возвещают чудеса Твои» (Пс. 74:2). Она показывает Господа в действии и в покое; и когда мы размышляем над Его делами, мы познаем Его пути и входим в Его покой.

От созерцания Бога Творца мы переходим к рассмотрению Его как Отца. Он – всеобщий Отец, а человеческое отцовство

и материнство – это откровение Бога, действующего через плоть. Через почитание родителей мы должны научиться почитанию Бога, верховного Отца всего сущего.

Поскольку жизнь, передаваемая от отца к сыну, – это жизнь, принадлежащая Богу, шестая заповедь призвана охранять ее, как святыню.

Затем мы переходим к седьмой заповеди, которая также подчеркивает священность жизни, показывая, что ее следует хранить чистой и непорочной. Жизнь от Бога сама по себе проста. Ее проявление можно увидеть в самых обычных вещах, с помощью которых Он передает ее нам, – таких как воздух и вода. Апостол Павел сказал: «Но боюсь, чтобы, как змий хитростью своею прельстил Еву, так и ваши умы не повредились, уклонившись от простоты во Христе» (2 Кор. 11:3).

**Грех Евы был первым случаем прелюбодеяния**, и все конкретные акты прелюбодеяния с тех пор были лишь его следствием. **Она оставила простое ради сложного, прямой путь праведности и жизни ради лабиринта греха и смерти.** 

#### Начало зла

Нам нет необходимости останавливаться на самых грубых формах нарушения этой заповеди; они обычно рассматриваются не только как грех, но и как преступление, как посягательство на честь и достоинство личности.

Является ли грубое нарушение этой заповеди худшим, чем нарушение других заповедей, — одному Богу известно; но несомненно то, что «заповедь безмерно обширна» (Пс. 118:96). Люди обычно считают ее запрещающей кульминацию греха, в то время как она имеет дело именно с его началом. Слова Христа в Нагорной проповеди показывают нематериальность заповеди: «Вы слышали, что сказано древним: "не прелюбодействуй". А Я говорю вам, что всякий, кто смотрит на женщину с вожделением, уже прелюбодействовал с нею в сердце своем» (Мф. 5:27, 28).

Христос ничего не добавил к заповеди, которую Сам же и дал; Он лишь раскрыл ее широту и глубину. Его высказывание категорично и не ограничивается чем-либо одним. Заповедь нарушается нечистым помыслом или взглядом не только на женщину, которая не является его женой, но и на любую женщину вообще. Похотливая мысль – это прелюбодеяние.

Из заповеди в том виде, в каком ее изложил Христос, мы видим, что прелюбодеяние может существовать даже в рамках супружеских отношений, поскольку они не освящают похотливые мысли и нечистые поступки.

#### Учреждение брака

Сам Бог учредил брак в начале. Когда Бог сотворил человека, Он сотворил мужчину и женщину и дал им владычество, повелев плодиться, и размножаться, и наполнять землю (см. Быт. 1:28).

Произошло это раньше, чем была дана суббота. На шестой день Бог создал человека — последнее из всех Своих творений. Животные были приведены к нему, чтобы он дал им всем имена, «но для человека не нашлось помощника, подобного ему» (Быт. 2:19). Не было никого, кто мог бы стать ему спутником. Тогда Бог, взяв у него ребро, сотворил из него женщину. И когда Он подвел ее к нему, сразу узнав свою суженую, Адам сказал: «...вот, это кость от костей моих и плоть от плоти моей; она будет называться женою, ибо взята от мужа. Потому оставит человек отца своего и мать свою и прилепится к жене своей; и будут двое одна плоть» (Быт. 2:23, 24).

Уже после того, как Бог благословил союз мужчины и женщины и дал повеление плодиться, «...увидел Бог все, что Он создал, и вот, хорошо весьма. И был вечер, и было утро: день шестой» (Быт. 1:31).

Затем появилась суббота, седьмой день, который Бог благословил для блага человека. Эти два установления – брак и суббота – пришли из Эдема и принадлежат Эдему. В браке, как и в субботе, есть то, что при правильном понимании как ничто другое приближает нас к Богу в Его деятельности.

Истинный брак приводит людей в тесную связь с Господом, делая их соучастниками в Его деле. В нем мы имеем откровение тайны Христа в Его союзе с церковью. Апостол Павел, процитировав слова из 2-й главы книги Бытие «будут двое одна плоть», добавляет: «Тайна сия велика; я говорю по отношению ко Христу и к Церкви» (Еф. 5:32). И он же говорит, что мужья должны любить своих жен, как и Христос возлюбил Церковь, и что муж должен питать и лелеять жену, как Господь Церковь, «потому что мы члены тела Его, от плоти Его и от костей Его» (стих 30).

**Брак призван научить нас спасительному союзу со Христом**; но это установление было настолько извращено, что, как

правило, уже не является истинным откровением Христа. Сначала мы должны научиться у Христа, каким должен быть брак, и тогда брак, в свою очередь, откроет нам Господа лучше, чем мы могли бы узнать без него.

## Терпение любви

В том, что даже «Христос не Себе угождал...» (Рим. 15:3), есть огромное количество наставлений для нас. «...Христос возлюбил Церковь и предал Себя за нее...» (Еф. 5:25) Однако Он никого не принуждает; Он постоянно жаждет ответа на Свою любовь, Он терпелив и выдержан. Он стоит у двери и стучит, давая нам понять, что любит нас вечной любовью, но ничего не сделает без нашего согласия. Он не будет навязывать нам Свое внимание.

Его долготерпеливая, снисходительная любовь, всегда умоляющая и все еще ожидающая, является самой чудесной во вселенной. Тот, кто на себе познал любовь Христа, поймет, с какой нежной заботой следует относиться к жене.

## Организация брака

Чтобы понять истину о чем-либо, мы должны обратиться к ее истокам. Когда ученики задали Иисусу вопрос о браке и разводе, ссылаясь на некие данные Моисеем постановления, Иисус ответил, что они были даны по жестокосердию их сердец, «а сначала не было так...» (Мф. 19:8). Перед этим Он процитировал слова из книги Бытие: «...не читали ли вы, что Сотворивший в начале мужчину и женщину сотворил их? И сказал: посему оставит человек отца и мать и прилепится к жене своей, и будут два одною плотью, так что они уже не двое, но одна плоть. Итак, что Бог сочетал, того человек да не разлучает» (Мф. 19:4–6).

Если мы хотим узнать, как именно должен быть устроен брак, мы должны обратиться к истории тех браков, которые Бог запланировал и над которыми осуществлял водительство. Когда Бог хотел найти спутницу жизни для Адама, Он создал женщину и «привел ее к человеку» (Быт. 2:22). Здесь не было никакой ошибки; эта пара была создана друг для друга, оба признали это и были удовлетворены.

Другой яркий пример можно найти в случае с браком Исаака. Он был ребенком обетования, наследником обетования, данного Аврааму, и **его жизнь была в гармонии с этим фактом. Ему** 

# было сорок лет, но в этом возрасте он все еще не выбрал себе жену.

Даже исповедующие христианство люди не стесняются проявлять дешевое остроумие в отношении Исаака, говоря, что они не хотели бы, чтобы родители выбирали за них; но следует помнить, что **Авраам не выбирал жену для Исаака. Выбор сделал Сам Бог**.

Прочитайте эту прекрасную историю в 24-й главе книги Бытие. Испытанный слуга Авраама, имевший одинаковую с хозяином веру, был послан на поиски той, которую Бог избрал для Исаака. Слуга сказал: «...может быть, не пойдет женщина со мною» (Быт. 24:39). Авраам ответил: «...Господь, пред лицом Которого я хожу, пошлет с тобою Ангела Своего и благоустроит путь твой...» (стих 40)

Так и случилось. Пройдя немалое расстояние, слуга остановился у колодца и помолился Господу, чтобы Он показал ему, какая из девиц, пришедших почерпнуть воды, предназначена для сына его господина. Он не молился вслух, но говорил в сердце своем; и не успел он закончить молитву, как просимое им знамение было дано.

Все было устроено Господом, и родственники Ревекки, как и сама Ревекка, поняли это. «И отвечали Лаван и Вафуил, и сказали: от Господа пришло это дело; мы не можем сказать тебе вопреки ни худого, ни доброго; вот, Ревекка пред тобою; возьми ее и пойди; пусть будет она женою сыну господина твоего, как сказал Господь» (стихи 50, 51).

И Ревекка, когда ее спросили, пойдет ли она сразу, ответила: «Пойду». Затем был обратный путь, и слуга рассказал Исааку обо всем, что он сделал. «И ввел ее Исаак в шатер Сарры, матери своей, и взял Ревекку, и она сделалась ему женою, и он возлюбил ее...» (стих 67)

√«Мы, братия, дети обетования по Исааку» (Гал. 4:28).

Как и Адам, мы являемся новыми творениями. Таким образом, рассмотрев эти два случая, мы получаем представление об истинном христианском браке – о таком браке, который будет эффективной защитой от нарушения седьмой заповеди.

#### Кто выбирает?

Но кто-то скажет: «Как нерадостно, когда нет ухаживаний, нет добрачных занятий любовью». Что ж, удовлетворенность всю

жизнь после заключения брака гораздо лучше, чем короткое удовлетворение до него. «Ухаживание» и «занятие любовью» (в ориг. «love-making», дословно «делание любви». – Прим. ред.) — эти слова не должны использоваться христианами. Любовь нельзя сделать, ибо она от Бога и существует от вечности. Мы можем только позволить Ему излить ее в наши сердца Духом Святым (см. Рим. 5:5).

Тот, кто пытается создать любовь, в лучшем случае может произвести лишь ее подделку. А там, где Богу позволено направлять и дать понять, каков Его выбор, нет необходимости в ухаживаниях. Мы много слышим о том, что человек должен сделать свой выбор сам. Бог — единственный, кто обладает мудростью и правом выбора. Тот, кто выбирает сам, будь то в вопросах брака или чего-либо еще, — настоящий еретик. Такой поступок свидетельствует о недоверии к Богу и является на самом деле нарушением первой заповеди.

Когда все животные были приведены к Адаму, чтобы он дал им имена, он не смог найти среди них для себя подходящего помощника, но как только Бог привел к нему Еву, он сразу признал ее своим дополнением (завершением). Предположим теперь, что из тысяч женщин, которых может увидеть мужчина, он выбирает для себя ту, которая не была создана для него: она не может восполнить недостающее в его жизни и не будет для него подходящей помощницей. Разве не ясно, что совершаемая им ошибка того же рода, хотя и в меньшей степени, что и та, которую совершил бы Адам, если бы выбрал одно из первых существ, появившихся перед ним, вместо того чтобы ждать созданную для него Богом? Вот почему во многих браках так много от животного и так мало от духовного.

Когда Богу позволено распоряжаться жизнью и Божий выбор признается, сердца наполняются невыразимой радостью и безмятежным миром. Он и она – оба – так же будут уверены в том, что Бог соединил их, как они уверены, что Он – их Создатель.

Обычно говорят, что путь истинной любви никогда не бывает гладким; но когда двое любят в Господе, их доверие друг к другу равно доверию к Богу, а уверенность в их взаимной любви равна уверенности в прощении грехов.

√«Познал я, что всё, что делает Бог, пребывает вовек: к тому нечего прибавлять и от того нечего убавить, – и Бог делает так, чтобы благоговели пред лицом Его» (Еккл. 3:14).

#### Верность Богу - защита от прелюбодеяния

Хотя мы и являемся потомками Бога, Он говорит: «...Я сочетался с вами...» (Иер. 3:14) Ева произошла от Адама, но она была замужем за ним. Так и мы должны осознавать себя едиными с Богом, каналами для потока жизни от Него, и проявлять усердие, чтобы сохранять этот поток незагрязненным. Совершение прелюбодеяния – извращения этой жизни – является прежде всего грехом против Бога, причем настолько ужасным, что любой другой вред, причиненный кому-либо, затмевается им. Давид, каясь в своем грехе, связанном не только с тем, что он взял жену Урии, но и подстроил его убийство, сказал: «Тебе, Тебе единому согрешил я и лукавое пред очами Твоими сделал...» (Пс. 50:6)

Иосиф, когда его искушала жена Потифара, напомнил ей о том, как сильно доверял ему его хозяин, полностью отдав в его руки управление своим хозяйством; и, вместо того чтобы вполне предсказуемо заявить, что он не может совершить такого преступления против своего господина, Иосиф сказал: «...как же сделаю я сие великое зло и согрешу пред Богом?» (Быт. 39:9)

Поэтому нам необходимо лишь постоянно взирать на Бога и хранить Ему верность, позволяя Его жизни течь через нас, – и тогда не будет опасности причинить кому-либо на земле вред.

#### Плоть против духа

Истина в том, что мы в полном смысле являемся потомками Бога, ибо не может быть жизни, кроме как от Него: «...мы Им живем и движемся и существуем...» (Деян. 17:28) Поэтому очевидно, что Бог по праву должен иметь преимущественный контроль над появлением на свет каждого нового существа. В противном случае происходит нарушение заповеди. Это ясно следует из Писания: «Прелюбодеи и прелюбодейцы! не знаете ли, что дружба с миром есть вражда против Бога?» (Иак. 4:4) «Не любите мира, ни того, что в мире: кто любит мир, в том нет любви Отчей» (1 Ин. 2:15).

Любовь к миру, союз с миром, следовательно, являются самой сутью прелюбодеяния, и, соответственно, запрещены заповедью. Далее мы читаем, что «похоть плоти... от мира сего» (1 Ин. 2:16). Поэтому все, что является результатом плотского желания, а не действия Духа Божьего, есть прелюбодеяние.

#### Инструменты Бога

Кто-то, несомненно, спросит «А может ли быть иначе, если мы находимся во плоти?» Очень легко может быть иначе, если позволить Богу настаивать на Своем. Он дал Христу власть над всякой плотью, но «вы не по плоти живете, а по духу, если только Дух Божий живет в вас» (Рим. 8:9).

Мы должны признать наши тела местом обитания Бога, а все наши члены — орудиями Его праведности. Необходимо позволить Ему производить в нас «и хотение и действие по Своему благоволению» (Флп. 2:13). Неправедный человек должен оставить «помыслы свои», но только для того, чтобы Бог мог вложить в него Свои мысли; и он должен оставить пути свои, чтобы Бог мог явить в нем Его пути (см. Ис. 55:7–9).

√«...И всякое превозношение, восстающее против познания Божия, и пленяем всякое помышление в послушание Христу...» (2 Кор. 10:5)

Не только в день субботний, но и в другие дни нам не следует ходить своими путями и пребывать в поисках удовольствий. Предполагается, что даже сейчас внутрь отдельных людей может прийти Царство Божье – и да будет воля Его «и на земле, как на небе», чтобы в конце концов так было и по всей земле (см. Мф. 6:10).

Теперь очевидно, что дитя, рожденное от живущих в полном единении с Господом родителей, будет рождено «ни от крови, ни от хотения мужа, но от Бога...» (Ин. 1:13). То, что это возможно, видно на примере рождения Иоанна Крестителя. О его родителях сказано: «Оба они были праведны пред Богом, поступая по всем заповедям и уставам Господним беспорочно» (Лк. 1:6). А о нем самом сказано, что он «Духа Святого исполнится еще от чрева матери своей...» (Лк. 1:15).

Читаем также: «Ибо написано: "Авраам имел двух сынов, одного от рабы, а другого от свободной". Но который от рабы, тот рожден по плоти; а который от свободной, тот по обетованию» (Гал. 4:22, 23). И еще: «Но, как тогда рожденный по плоти гнал рожденного по духу, так и ныне» (стих 29).

Здесь мы видим прямую противоположность: один ребенок рожден от плоти, другой – от Духа. И поскольку все, кто принадлежит Христу, являются семенем Авраама, а в Исааке наречется его семя, то становится ясно, что именно такое рождение, как рождение Исаака, является правом каждого ребенка и ожидается от каждого христианского родителя.

Можно упомянуть случай с Иеремией, который был посвящен в пророки Божьи еще до своего рождения, а также другие, чтобы показать, что приведенные примеры не являются исключительными.

#### Сила нового рождения

Если кто-то говорит: «Это слишком высоко, нам этого не достичь» — или, признавая такую возможность, оплакивает свои тяжкие падения, то пусть он утешится тем, что «Бог же силен обогатить вас всякою благодатью...» (2 Кор. 9:8) и что Он не помнит грехов нашей юности, но удаляет их от нас, «как далеко восток от запада» (см. Пс. 24:7; 102:12). Для человека есть возможность родиться свыше, даже когда он стар, чтобы все могли быть наследниками Бога — и лишь Его Одного. Через новое рождение мы освобождаемся от всего зла, унаследованного в первом рождении, и это утешение, которое могут иметь родители не только для себя, когда они думают о своей греховной наследственности, но и для детей, которые по родительскому невежеству или своеволию могли быть рожденными по плоти.

Божьи заповеди — это не просто негативные предписания, но и позитивные заверения: «Ты не будешь совершать прелюбодеяние» (Исх.  $20:14 - nep.\ KIV$ ).

Здесь обетование о том, что поток Божьей жизни, если мы только позволим ему, будет проходить через нас неоскверненным, во всех наших путях делая нас совершенными, как совершен Отец наш Небесный. Это источник, открытый для избавления от греха и нечистоты. Протекая свободно через нас, он очищает нас от всякой скверны плоти и духа, сам оставаясь неоскверненным.

Ибо силой воплощения и воскресения Христа Его жизнь по вере нашей будет действовать в нас, **чтобы была «поглощена смерть победою»** (1 Кор. 15:54). Тогда мы сможем радоваться этой заповеди больше, чем всем богатствам, и, будучи «предуставлены к вечной жизни» (см. Деян. 13:46), начать новую жизнь, новую и чистую, **обретя даже на этой проклятой грехом земле счастье Эдема**.

#### Надежда на вечность

Человек сам создает свое окружение. Так происходит и с тем, кто является новым творением.

√«...Древнее прошло, теперь все новое» (2 Кор. 5:17).

√«Ибо, как новое небо и новая земля, которые Я сотворю, всегда будут пред лицом Моим, говорит Господь, так будет и семя ваше и имя ваше» (Ис. 66:22).

Поэтому Бог ожидает от истинных христиан и гарантирует им, что каждый их ребенок также будет христианином и будет жить вечно. Подобно этому обстоит дело и с теми, чей союз был заключен благодаря Ему: «Не будут трудиться напрасно и рождать детей на горе; ибо будут семенем, благословенным от Господа, и потомки их с ними» (Ис. 65:23).





# Восьмая заповедь

√«Не кради» (Исх. 20:15).

Очень немногим нужно объяснять, что врываться в магазин и грабить кассу — это нехорошо, что ограбление, кража со взломом, карманные кражи и тому подобное — это преступные и греховные деяния. Это признано грубыми злодеяниями, и поэтому многие полагают, что запрещающие подобные вещи заповеди устарели для христиан и что христианство их переросло. Они говорят: «Зачем нам заповедь "Не кради"? Все знают, что воровать плохо. Даже дикарь своей попыткой скрыть кражу показывает, что он в курсе того, что делает неправильно».

Но мы снова вынуждены повторить, что «заповедь безмерно обширна» (Пс. 118:96) и превосходит наивысшие человеческие представления о совершенстве. Несмотря на то что все, за исключением, возможно, некоторых, с младенчества приученных к воровству, прекрасно знают о греховности самых грубых поступков, на которые гражданский закон обращает внимание, все же есть очень много называющих себя христианами, в своей повседневной жизни без малейших угрызений совести нарушающих восьмую заповедь.

#### Практика большинства

Нередко люди назначают разные цены на одни и те же товары; выставляют для осмотра один товар, а поставляют другой – некачественный, пользуются неосведомленностью покупателя и так далее. В результате получают завышенную прибыль с проданного товара.

Все это такое же воровство, как и кража кошелька из кармана; однако таким действиям постоянно потворствуют, ссылаясь на то, что это «бизнес». Тот факт, что «все так делают», кажется многим бизнесменам, даже если они исповедуют

христианство, достаточным оправданием для любого подобного поступка. Похоже, они считают, что если большинство людей единодушно придерживается какой-либо практики, то Господь будет считать ее правильной, даже если она сама по себе порочна.

Действительно, не только в отношении этой заповеди, но и в отношении всех остальных преобладающий в народе обычай имеет первостепенное значение для очень многих людей. Попробуйте указать на неправедные действия, и вам ответят: «Все так делают». Или приведите какое-нибудь требование Божественного закона, и вам скажут: «В наше время никто так не делает», считая, что таким образом они все уладили. Но Господь сказал: «Не следуй за большинством на зло...» (Исх. 23:2)

√«Можно поручиться, что порочный не останется ненаказанным; семя же праведных спасется» (Пр. 11:21).

Большая часть «бизнеса» этого мира — это бизнес дьявола, и он не выдержит небесного испытания. «Итак, во всем, как хотите, чтобы с вами поступали люди, так поступайте и вы с ними, ибо в этом закон и пророки» (Мф. 7:12).

#### Методы ведения дел – зарабатывание на жизнь

Ложное представление о том, что дело каждого человека — зарабатывать на жизнь, приводит к многочисленным кражам — как мелким, так и крупным. Конкуренция очень жестокая, а в бизнесе заняты многие, кто не имеет понятия о добре и зле, не боится Бога и не уважает человека. Недобросовестные обычаи, которые они внедрили в различные сферы бизнеса, привели к тому, что многие христиане мало-помалу стали снижать свой собственный стандарт. Желание конкурировать и сохранить бизнес притупило их тонкое восприятие добра и зла, и теперь то, что раньше бы их шокировало, кажется необходимым и правильным.

Когда говорят о «методах ведения бизнеса», то обычно понимают под этим нечто отличное от изложенных в Библии довольно старомодных принципов. Считается, что бизнес и религия – это две разные вещи; и поскольку людей увещевают быть «проворными в своем деле», они убеждают себя в том, что все, имеющее отношение к бизнесу, правильно. Они забывают, что одновременно с тем, чтобы быть «проворными в своем деле» (см. Пр. 22:29), они также должны духом пламенеть и Господу служить (см. Рим. 12:11).

Исключительным делом всех людей является служить Господу. «Выслушаем сущность всего: бойся Бога и заповеди Его соблюдай, потому что в этом всё для человека; ибо всякое дело Бог приведет на суд, и всё тайное, хорошо ли оно, или худо» (Еккл. 12:13, 14).

Бог считает Своей обязанностью обеспечить нам все необходимое для жизни, и только Он может это сделать. Серьезная ошибка — полагать, что можно зарабатывать на жизнь методами, которые несут в себе смерть. Любой грех, любое отклонение от закона Божьего несет в себе смерть и может закончиться только смертью. Христос есть «путь и истина и жизнь» (Ин. 14:6). Поэтому только путь истины — путь самого Христа — может дать жизнь, или, другими словами, обеспечить человеку «пропитание».

#### Неуплата долгов

Если кто-то засовывает руку в чужой карман или кассу и берет деньги, это повсеместно признается воровством. Должно быть очевидно, что не меньший грех, если человек находит деньги, принадлежащие другому, и присваивает их себе. И если ему доверили деньги, чтобы он передал их другому, а вместо этого он воспользовался ими сам, — это тоже кража, хотя иногда ее и называют помягче.

Рассмотрим такой случай: человек получил от другого товар или услугу, за которую тому причитается определенная сумма денег, а он не выплачивает долг. Отличается ли этот случай от вышеупомянутых? Как бы ни относились к этому люди и что бы ни говорили по этому поводу законы страны, факт остается фактом: это прямое нарушение восьмой заповеди.

Спаситель процитировал заповедь так: «Не обкрадывай» (Мк. 10:19 – *пер. KJV*), то есть не лишай никого того, что ему причитается; поэтому просто забыть заплатить свои долги – удобный способ, которым пользуются некоторые люди, – значит нарушить эту заповедь. **Библейский способ заключается в том, чтобы платить сразу же, как только наступил срок.** Кто-то скажет: «У человека не всегда есть возможность вернуть долг». Верно, так бывает. И это подчеркивает необходимость апостольского предписания: «Не оставайтесь должными никому ничем...» (Рим. 13:8)

Если бы люди осознавали, что неуплата справедливого долга – это нарушение Божьего закона, и если бы у них было правильное

представление о святости закона, они бы не заказывали вещи, за которые не могут заплатить. Вы снова можете возразить: «Я влезаю в долги только для удовлетворения жизненных потребностей; и если у меня нет еды в доме и нет денег, то мне тяжело смотреть, как мои дети плачут, прося хлеба...»

Это и есть аргумент, используемый некоторыми людьми, чтобы заимствовать деньги без законного права распоряжаться ими. Во всяком случае, это отсутствие доверия Богу. Тот, кто из-за своей нужды берет на себя долг, не имеющий перспективы быть покрытым, не может осуждать кражу под давлением нужды.

Если бы люди в страхе перед заповедью «Не укради» отказывались брать в долг, какой бы великой ни была необходимость, они испытали бы радость от чудесных опытов с Богом, Который может удовлетворить все их нужды. Он знает, в чем нуждаются Его дети, и Он говорит: «Ищите же прежде Царства Божия и правды Его, и это все приложится вам» (Мф. 6:33). Но когда люди меняют порядок, стремясь в первую очередь обеспечить себя, они лишают Бога возможности даровать им богатства Его Царства. Невозможно переоценить эту особенность нарушения заповеди.

Если у человека есть деньги, отложенные на какую-то конкретную цель, очень соблазнительно и даже очень легко использовать их на что-то другое. Конечно, это было бы нормально, если бы человек просто намеревался купить определённую вещь и вместо этого использовал эти деньги на что-то другое; но это далеко не так, когда деньги, отложенные таким образом, принадлежат другому.

Например, если арендная плата взимается ежеквартально, единственный способ, которым люди с небольшим доходом могут быть готовы ее выплачивать, это регулярно откладывать ее еженедельную часть. Даже если формально арендная плата выплачивается в конце квартала, на самом деле она должна выплачиваться каждую неделю, и если деньги будут потрачены на еду, одежду или, что еще хуже, на удовольствия, так что сумма не будет готова к концу квартала, это будет прямым нарушением заповеди. Человек присвоил то, что ему не принадлежит. Откладываемые еженедельно деньги принадлежат хозяину дома, как если бы они уже лежали в его кармане. Тот факт, что нам разрешено хранить их какое-то время у себя, не дает нам большего права распоряжаться ими, чем если бы у нас была такая же сумма, которую другой арендатор доверил нам, чтобы мы заплатили за него хозяину.

#### Что мы должны миру

«...Вы не свои» (1 Кор. 6:19), – говорит о каждом из нас Священное Писание. Весь закон, частью которого является восьмая заповедь, резюмируется в следующих словах: «..."возлюби Господа Бога твоего всем сердцем твоим, и всею душою твоею, и всею крепостию твоею, и всем разумением твоим, и ближнего твоего, как самого себя"» (Лк. 10:27).

Любовь означает служение. Тот факт, что мы не принадлежим себе, а принадлежим Господу, Который не только создал, но и искупил нас, показывает, что наше служение принадлежит Ему. Апостол Павел понимал это, когда говорил: «Ибо Ангел Бога, Которому принадлежу я и Которому служу, явился мне в эту ночь...» (Деян. 27:23)

Итак, закон требует, чтобы мы служили Господу всею душой, всею крепостию и всем разумением. Но мы не можем делать что-либо непосредственно для Господа: Он не нуждается ни в пище, ни в одежде; и мы не смогли бы обеспечить Его, даже если бы Он и нуждался. Но Он показал нам, как служить Ему. Его жизнь отдана человечеству, поэтому Он говорит, что всякое служение, совершаемое для человека, совершается для Него. Нас призывают: «Все, что может рука твоя делать, по силам делай...» (Еккл. 9:10)

Выполнять ежедневный труд, используя все имеющиеся у нас телесные и умственные силы, если делать это в страхе Божьем, означает любить Господа и служить Ему всею крепостью своею. Итак, апостол увещевает: «Рабы, во всем повинуйтесь господам вашим по плоти, не в глазах только служа им, как человекоугодники, но в простоте сердца, боясь Бога. И всё, что делаете, делайте от души, как для Господа, а не для человеков...» (Кол. 3:22, 23)

Крепость дороже денег, поэтому если человек под любым предлогом служит не в полную силу или довольствуется некачественной работой, он так же несомненно виновен в мошенничестве, как если бы он утаивал деньги, принадлежащие другому. Заповедь «Не укради» требует, чтобы мы всегда отдавали все свои силы и выполняли свою работу наилучшим образом. Для человека, исповедующего христианство, грех и позор – плохо работать.

Это не значит, что каждый может сразу стать мастером своего дела, но это значит, что нужно всегда делать все возможное, постоянно совершенствоваться в мастерстве и не

**считать себя способным делать то, чего не умеешь.** Если, например, плотнику поручают работу, ожидая, что он выполнит ее, как квалифицированный рабочий, а он все портит, заставляя своего работодателя нести дополнительные расходы из-за своей неспособности, то это мошенничество.

Люди часто оправдывают себя за халтуру, ссылаясь на очень маленькую зарплату; но это не оправдание. Наш долг – наилучшим образом делать все, что в наших силах, независимо от получаемой зарплаты. Мы в долгу перед Богом, а через Него – перед всем миром. Если мы утаиваем какуюто часть себя, мы виновны в грабеже. Долг уже есть, и мы должны работать, признавая это. Получаемую нами зарплату следует рассматривать не как эквивалент нашего труда, а как дар Божий.

Труд – это жизнь, а деньги – не эквивалент жизни. Тот, кто работает только за то, что ему платят, и говорит, что оказывает достаточную услугу за ту небольшую получаемую им зарплату, очень низко оценивает свою жизнь. Если его труд действительно стоит не больше тех денег, что он получает, то он лишает Бога причитающейся Ему «крепости», а также лишает общество служения, которое он должен совершать; ибо, вопреки распространенному мнению, что «все мне должны», мы сами должны всему миру то, что Бог уже дал нам наперед.

#### Обкрадывание Бога

Есть еще одна особенность этого вопроса, о которой мало кто задумывается. Заповедь постоянно нарушают люди, которым никогда даже в голову не придет присвоить деньги другого человека. Вы можете оставить им любую сумму без счета, и они вам все вернут. Но при этом они виновны в краже. Бог задает простой вопрос: «Можно ли человеку обкрадывать Бога?» (Мал. 3:8) Люди, которых Он спрашивает об этом, считают себя невиновными, потому что в ответ они спрашивают: «..."чем обкрадываем мы Тебя?"» (там же) – и Господь говорит: «Десятиною и приношениями» (там же).

√«Проклятием вы прокляты, потому что вы – весь народ – обкрадываете Меня. Принесите все десятины в дом хранилища, чтобы в доме Моем была пища, и хотя в этом испытайте Меня, говорит Господь Саваоф: не открою ли Я для вас отверстий небесных и не изолью ли на вас благословения до избытка? Я для

вас запрещу пожирающим истреблять у вас плоды земные, и виноградная лоза на поле у вас не лишится плодов своих, говорит Господь Саваоф. И блаженными называть будут вас все народы, потому что вы будете землею вожделенною, говорит Господь Саваоф» (стихи 9-12).

Это обличение и обетование имеет особое значение в настоящее время, поскольку послание относится к скорому наступлению дня Господня. Оно не является ограниченным по своему применению, но достигает конца времен и адресовано особенно тем, кто считает себя служащим Господу, но в отношении самого важного таковым не является. Если красть у человека – тяжкий грех, то что можно сказать об обкрадывании Бога?

Обокрасть кого-то означает присвоить то, что ему принадлежит. Поэтому тот факт, что Бог обвиняет нас в обкрадывании Его в плане десятины, доказывает, что десятина принадлежит Ему. И об этом ясно сказано в Писании.

 $\checkmark$ «И всякая десятина на земле из семян земли и из плодов дерева принадлежит Господу: это святыня Господня...» (Лев. 27:30)

Можно возразить, что так было только в левитском законе. Но истина есть истина на все времена: то, что когда-то принадлежало Господу, остается с Ним навсегда. Десятина от всего, что мы получаем, принадлежит Господу, а не нам, даже если формально мы ее заработали и она выплачивается нам в виде зарплаты.

На одну десятую часть нашего дохода у нас не больше прав, чем на деньги ближнего. Бог позволяет ей попасть в наше владение, чтобы проверить, действительно ли мы считаемся с правами собственности и признаем Его Владыкой всего сущего.

#### Учение Христа о возвращении десятины

Но разве Господь не порицал книжников и фарисеев за их скрупулезную уплату десятины? Отнюдь нет. Прочтите внимательно Его слова: «Горе вам, книжники и фарисеи, лицемеры, что даете десятину с мяты, аниса и тмина, и оставили важнейшее в законе: суд, милость и веру; сие надлежало делать, и того не оставлять» (Мф. 23:23).

Вместо того чтобы сказать, что они не должны были давать десятину, Иисус говорит, что им следовало так поступать, однако не следовало делать свою щепетильность в этом вопросе оправданием для пренебрежения чем-то еще.

«Сие надлежало делать» означает «были обязаны это делать». Спаситель признает десятину принадлежащей Господу, указывая на наш долг по отношению к Нему. Он также учит, что мы должны быть очень аккуратными в этом вопросе; ведь книжники и фарисеи давали десятину с трав, которые имели ничтожную ценность, а Он говорит, что им надлежало это делать.

#### Десятина до дней Моисея

Уплата десятины практиковалась задолго до Моисея. Когда Иаков, бездомный и одинокий, бежал от гнева своего брата, ему было видение от Бога. Тогда он сказал: «...и из всего, что Ты, Боже, даруешь мне, я дам Тебе десятую часть» (Быт. 28:22).

А за много лет до этого события священник Бога Всевышнего Мелхиседек встретил возвращавшегося со взятой в Содоме добычей Авраама, который отдал ему десятую часть всего. Авраам поклялся, что «даже нитки и ремня от обуви» не возьмет из всего, что принадлежало царю Содомскому, поэтому он вернул добытое имущество его законным владельцам: десятую часть — Господу, а девять десятых — царю, чтобы тот распорядился ими по своему усмотрению (см. Быт. 14).

Все, кто Христовы, являются семенем Авраама и вместе с ним — наследниками обетования. Клятва, данная Богом Аврааму, поддерживает нас в стремлении в святое место, где Христос является священником по чину Мелхиседека. Поэтому обязанность отдавать десятину лежит на нас так же, как и на Аврааме. А поскольку десятина принадлежит Господу, то возвращение ее Ему должно считаться не более тяжким делом, чем отдать соседу деньги, которые мы получили для него по доверенности.

#### Десятина и суббота

Десятина основана на том же, что и суббота; в обоих случаях используется похожий речевой оборот. «...А день седьмой – суббота Господу, Богу твоему...» (Исх. 20:10) Это святой Божий день. «И всякая десятина на земле из семян земли и из плодов дерева принадлежит Господу: это святыня Господня...» (Лев. 27:30) Десятина – также святыня.

Оба установления служат одной цели. Суббота – не бремя, но она учит нас Божьей силе, в которой мы можем покоиться. Возвращение десятины – не бремя, потому что она не принадлежит нам; но Бог

отдает ее в наши руки, для того чтобы, возвращая Ему ее, мы помнили «дающего нам всё обильно для наслаждения» (1 Тим. 6:17).

Проклятие, которое следует за отказом от возвращения десятины, – это не произвольное проявление Божьего гнева, а естественный результат того, что **мы исключили Бога из своей жизни**. Обильное благословение, обещанное в случае принесения всех десятин, неизбежно следует за признанием Его, которое всегда удерживает нас в Его присутствии.

#### Почтите Бога первыми плодами

Многие из тех, кто не отрицает обязанности возвращать десятину, все же не отдают ее, оправдывая себя так: «Мне нечего отдавать. После того как я накормлю и одену свою семью, у меня ничего не остается». Но у кого есть средства для пропитания и одежды, у того есть и средства для возвращения десятины, ибо принцип, которому учит десятина, таков: девять десятых того, что мы получаем, с Божьим благословением принесут большую пользу, чем все без Его благословения. Бог должен быть на первом месте во всех наших расчетах.

√«Ищите же прежде Царства Божия и правды Его, и это все приложится вам» (Мф. 6:33).

√«Чти Господа от имения твоего и от начатков всех прибытков твоих...» (Пр. 3:9)

Для нас нет разницы, что происходит с десятиной после того, как мы внесли ее в сокровищницу Господа. На этом наша ответственность заканчивается. Мы должны отдавать ее, даже если она будет уничтожена.

Подумайте о множестве жертв, которые приносились Господу только для того, чтобы быть сожженными. Этим Бог хотел показать людям, что Он не нуждается в их дарах, и напомнить им о том, что Он может поддержать их, даже если все их имущество будет уничтожено. Особенно важно помнить об этом в наши дни, накануне дня Господня.

✓«О, какой день! ибо день Господень близок; как опустошение от Всемогущего придет он. Не пред нашими ли глазами отнимается пища, от дома Бога нашего – веселье и радость? Истлели зерна под глыбами своими, опустели житницы, разрушены кладовые, ибо не стало хлеба. Как стонет скот! уныло ходят стада волов, ибо нет для них пажити; томятся и стада овец. К Тебе, Господи, взываю; ибо огонь пожрал злачные пастбища пустыни, и пламя

попалило все дерева в поле. Даже и животные на поле взывают к Тебе, потому что иссохли потоки вод и огонь истребил пастбища пустыни» (Иоиль 1:15-20).

√«Ибо день мщения у Господа, год возмездия за Сион. И превратятся реки его в смолу, и прах его – в серу, и будет земля его горящею смолою…» (Ис. 34:8, 9)

Тогда придет великое осознание, что только Бог является надеждой и опорой Его народа.

#### Основа воровства

Почему люди воруют? Потому что они думают, что у них недостаточно средств, и не могут довериться Богу, чтобы Он восполнил их нужды. Отметим два момента.

- 1. Некоторые не знают Господа и полагают, что должны заботиться о себе сами.
- 2. Другие, заявляющие, что знают Господа, теряют свое мнимое доверие, как только сталкиваются с трудностями.

Итак, мы видим, что в основе того, что принято называть воровством, лежит недоверие к Богу.

Многие не отдают десятину, потому что никогда не осознавали, что это их долг. «Можно ли человеку обкрадывать Бога?» (Мал. 3:8) Это делают многие, кто никогда не обкрадывал своих ближних и имеет репутацию честного человека.

Господь говорит, что десятая часть принадлежит Ему. Значит, она должна быть у Него. Но если я буду хранить ее у себя и пользоваться ею, зная, что об этом говорит Библия, как может мой ближний доверить мне принадлежащее ему? Если человек обкрадывает Бога, то не обворует ли он и своего ближнего? Отважится ли кто-то довериться такому человеку?

Да, потому что существует закон против воровства, и тот, кто обкрадывает своего ближнего, не только наказывается, но и теряет доверие и репутацию. Господь не требует Своего немедленно; Он не требует расплаты каждый месяц и каждый год; поэтому в своем слепом эгоизме мы позволяем себе вольности в отношении Его, убеждая себя, что Он не видит и не беспокоится. «...И говорят: "не увидит Господь, и не узнает Бог Иаковлев"» (Пс. 93:7).

А поскольку никто не знает, отдаем мы десятину или нет, мы не теряем уважения людей; или же мы можем завоевать репутацию того, кто возвращает десятину, отдавая при этом лишь ее часть и называя это десятиной. То есть **мы честны для види-мости и из страха перед законом**. Давайте же спросим себя, не является ли наша мнимая честность лишь притворством, внешней демонстрацией? И не честны ли мы только потому, что существует опасность быть разоблаченными и наказанными, если мы не окажемся таковыми?

#### Секрет всей честности

Апостол Павел свидетельствует о великой щедрости церквей Македонии, несмотря на их «великое испытание скорбями» и «глубокую нищету». Ему не нужно было умолять их пожертвовать на дело Божье. Он сказал о них: «...ибо они среди великого испытания скорбями преизобилуют радостью; и глубокая нищета их преизбыточествует в богатстве их радушия. Ибо они доброхотны по силам и сверх сил – я свидетель» (2 Кор. 8:2, 3). Причина кроется в том, что они «отдали самих себя, во-первых, Господу, потом и нам по воле Божией...» (стих 5)

В этом секрет всей честности, ибо кто честен с Господом, тот никогда никого не обманет. Не только наше имущество, но и мы сами принадлежим Господу, и мы должны отдавать Ему Свое. Когда мы осознаем, что не принадлежим себе, но что все наше существо принадлежит Ему, мы также поймем, что у нас по праву не может быть никакой собственности.

Крепость дороже денег; и заповедь «Не укради» запрещает нам обкрадывать Бога нашими силами, которые принадлежат Ему. Если я без причины порчу имущество своего ближнего, то это равно тому, что я краду его вещи. Все наши члены принадлежат Господу как орудия праведности. Если мы каким-либо образом злоупотребляем ими, заставляя их служить в угоду себе, мы виновны в воровстве. Мы обязаны Господу не просто всеми силами, которые у нас есть в данный момент, но и всем тем, что мы могли бы иметь, если бы жили по закону жизни во Христе Иисусе.

И здесь мы снова видим, что «заповедь Его есть жизнь вечная» (Ин. 12:50). Все Божьи требования на самом деле являются подтверждением Его обетований. Он не спрашивает с нас ничего такого, чего не дал бы нам прежде; и, требуя чего-то от нас, Он не подразумевает, чтобы мы сами лишились бы этого, но чтобы, наоборот, всегда имели это в своем распоряжении, чтобы посвятить Ему.

Итак, заповедь «Не укради», требующая от нас отдавать Господу все силы души и тела, означает, что, если мы будем внимать Его слову, Он позаботится о том, чтобы мы обладали совершенной крепостью, которую могли бы посвятить Ему. Его заповеди не тяжки; напротив, они гарантируют нам все благословения. Способности возрастают по мере применения, поэтому, соблюдая заповеди, посвящая Богу все силы, которые Его вечная сила производит в нас, мы придем «от силы в силу», пока наконец не явимся «пред Богом на Сионе» (см. Пс. 83:8).





# Девятая заповедь

 $\checkmark$ «Не произноси ложного свидетельства на ближнего твоего» (Исх. 20:16).

Если бы мы попытались перечислить и обсудить все способы, которыми эта заповедь может быть нарушена и нарушается, нам не хватило бы и целого тома.

Но в этом и нет необходимости. Нам не нужно знать все пути заблуждения, чтобы держаться истинного пути. Человек, ищущий сокровища, не заботится о том, чтобы знать все дороги, ведущие в сторону от него; все, чего он желает, — это знать ту единственную дорогу, которая приведет его в нужное место. Есть много ложных путей, но только один истинный; и если мы будем тратить свое время на исследование всех извилистых путей заблуждения, мы никогда не узнаем путь истины.

Однако при нынешнем положении вещей действительно необходимо обратить внимание на некоторые конкретные грехи, представляя при этом заповедь истины, потому что многие люди так закрепились на неверном пути, что сдвинуть их с него сможет едва ли что-то меньшее, чем землетрясение.

Они будут слушать заповедь, запрещающую то, что они делают, и думать, что она одобряет их действия. Необходимо указать им на конкретный поступок со словами: «Это грех!» – в надежде, что тогда у них появится хоть какое-то ощущение неправильности их поведения. Тысячи людей каждую неделю читают четвертую заповедь и искренне думают, что соблюдают ее, празднуя воскресенье; и многие люди различными способами употребляют имя Господа напрасно, не сознавая этого.

#### Ложь из вежливости

В основе большого количества нарушений заповедей Божьих лежит обычай, и девятая заповедь не исключение. Предполагается,

что оправданием может послужить то, что «все так делают». Народные обычаи ответственны за большую часть так называемой лжи из вежливости.

Не дай Бог, чтобы кто-то из нас был менее вежлив, чем мы есть на самом деле; нам, конечно, не нужно культивировать грубость; но существует ложный стандарт вежливости, и именно ему слишком часто следуют. Вежливость, основанная на лжи, очевидно, не является истинной вежливостью, ибо «всякая ложь не от истины» (1 Ин. 2:21). А истина не может исходить от лжи. Священное Писание, повелевающее нам не произносить ложных свидетельств, также говорит: «...будьте все... милосерды, дружелюбны [вежливы – nep. KJV]...» (1 Пет. 3:8) Поэтому мы знаем, что самая совершенная вежливость совместима только с совершенной правдивостью и не может существовать без нее.

В основе лжи из вежливости лежат лень и трусость. Даже сами христиане очень легко следуют всеобщему обычаю говорить то, что нравится людям, и легкомысленно давать обещания, которые они и не собираются выполнять.

Покупатель хочет, чтобы товар был доставлен немедленно, и исповедующий христианство продавец обещает отправить его, прекрасно понимая, что не сможет сделать этого в течение нескольких часов; при этом он даже не подумает, что солгал. Он не делал этого намеренно, но было так легко угодить клиенту, дав обещание, а затем, если он вдруг потом пожалуется, придумать какое-нибудь оправдание, чтобы успокоить его.

## «Клеветник братий наших»

Сатана, который является лжецом и отцом лжи, также называется «клеветником братий наших» (Откр. 12:10). Он обвиняет их перед Богом «день и ночь». Сатана знает, что не стоит пытаться заставить Господа поверить в то, что человек совершил грех, если на самом деле он невиновен. Отец лжи прекрасно знает, что ни одно деяние не ускользает от ока Господня и что бесполезно пытаться убедить Его в том, что Он не заметил какого-то проступка. Следовательно, обвиняя братьев перед Богом, сатана ограничивается лишь тем, что они действительно совершили. В чем же тогда, по мнению сатаны, несправедливость? Только в том, что «Бог оправдывает их» (Рим. 8:33). И тот, кто обвиняет избранных Божьих, лжесвидетельствует как против Бога, так и против братьев. Если Бог простил человека, обвинять

его во грехе – тяжкий грех. Поднимающий эту тему и говорящий о ней во вред человеку выполняет работу дьявола.

Нет более подлого способа служить дьяволу, чем обвинять человека во грехе, который он исповедал. Как только человек исповедует свой грех, Бог называет его праведным; называть же его виновным – значит лжесвидетельствовать не только против человека, но и против Бога.

#### Потеря доверия

Как много тех, кто жестоко подозревает человека и всегда относится к нему как к недостойному доверия из-за какого-то греха или грехов в прошлом. И неважно, что человек этот уже признал свою вину, – он все равно находится под подозрением. Кто-то скажет: «Мы знаем, что он уже падал однажды и может снова пасть».

Да, но и критикующий его тоже может пасть. Как будто ни один человек в этом мире не виновен, кроме того, чей грех стал достоянием общественности! То, что кто-то впал в какой-либо грех, само по себе не является доказательством ненадежности этого человека. Напротив, если он добровольно под влиянием Духа Божьего исповедал свой грех (а никто никогда добровольно не исповедует свою вину, если его не побуждает к этому Святой Дух), то это лучше всего свидетельствует, что в дальнейшем он будет бдителен. Если человек солгал мне, но по собственной воле пришел и признался в этом, я могу быть уверен в нем больше, чем когда-либо прежде.

Если грех уже исповедан, нам следует остерегаться того, чтобы своим осуждением не дать ложного свидетельства. Страшно осуждать тогда, когда Бог оправдывает. Это относится как к нам самим, так и к другим. Если мы исповедали свой грех Господу, Он простил его нам, и мы не имеем права продолжать осуждать себя. Мы не принадлежим себе; мы принадлежим Господу, и, когда дело касается нас, да не посмеем думать, что Он не даровал нам прощение, если Он говорит, что простил.

Как много среди нас тех, кто безоговорочно доверяет слову ближнего, но не считает грехом противоречить Слову Божьему и тем самым предъявлять Богу ложные обвинения.

#### Рискнуть солгать

Если мы пересказываем о ком-то какую-либо историю, мы никогда не застрахованы от лжи. Во-первых, всегда есть вероятность ошибиться: наш информатор может не знать всех фактов, и может оказаться так, что человек, о котором мы рассказываем, не сделал ничего плохого. А во-вторых, даже если он был виновен, он мог уже исповедаться в этом Богу и получить прощение, прежде чем эта история дошла до ушей других людей.

Мы можем возразить, что не стали бы говорить ничего плохого о человеке, если бы знали, что он раскаялся. Но пока нам не стало известно, что он раскаялся, мы рискуем солгать и тем самым согрешить как против Бога, так и против человека, когда принимаем поношение на ближнего своего.

#### Сплетни

Многие, похоже, считают, что сплетни в любом количестве оправданы, если человек не лжет умышленно. Но Библия говорит, что на святой горе Господней будет пребывать тот, «кто не клевещет языком своим, не делает искреннему своему зла и не принимает поношения на ближнего своего...» (Пс. 14:3) Это равносильно высказыванию, что принимающий поношение на ближнего своего не будет пребывать в доме Господнем.

Помимо всего прочего, дело в том, что практически невозможно, или даже совсем невозможно, рассказывая о поступках или словах другого человека, говорить абсолютную правду. Если мы зайдем так далеко, что будем рассказывать о его чувствах или судить о его мотивах, то совершенно точно будем виновны во лжи; ведь никто не может изложить убеждения другого человека или сказать, о чем он думает. По крайней мере, мы будем говорить о том, чего не знаем наверняка, а поступающий так является по сути лжецом. Если мы и говорим правду в таких обстоятельствах, то только случайно. Мы так сильно любим обвинять других, что зачастую готовы пойти на риск, если это вдруг окажется неправдой, лишь бы не упустить шанса первыми сообщить новость.

Если бы нас вызвали в суд для дачи показаний, нам не позволили бы повторять то, что мы слышали от других. **Нам нужно было бы ограничиться лишь тем, что мы видели сами.** Но даже тогда достаточно сложно сказать абсолютную правду.

Посмеем ли мы быть менее щепетильными, являясь свидетелями Божьими, чем требуется от нас как свидетелей – граждан своего государства?

#### Лишние слова

В 5-й главе Евангелия от Матфея говорится о том, что обычно не относят к девятой заповеди, но, как правило, относят к третьей. Иисус сказал: «Еще слышали вы, что сказано древним: "не преступай клятвы, но исполняй пред Господом клятвы твои". А Я говорю вам: не клянись вовсе: ни небом, потому что оно престол Божий; ни землею, потому что она подножие ног Его; ни Иерусалимом, потому что он город великого Царя; ни головою твоею не клянись, потому что не можешь ни одного волоса сделать белым или черным. Но да будет слово ваше: "да, да"; "нет, нет"; а что сверх этого, то от лукавого» (Мф. 5:33–37).

Это относится к обычному разговору, а не к даче показаний в суде. Сам Спаситель свидетельствовал перед иудейским советом под клятвой (см. Мат. 26:63-64. – Прим. ред.). Человек, который всегда говорит правду и только правду, может без страха принести присягу в суде. Поэтому предписание «не клянись вовсе» к этому не относится, так же как и к напрасному произнесению имени Господа. Речь идет о сильных утверждениях и обещаниях, которыми люди склонны подкреплять свои заявления для придания им особого веса. Кто-то говорит: «Готов дать голову на отсечение, что это так». Но его голова не принадлежит ему, и он не имеет права закладывать свою жизнь в подтверждение своих слов.

 $\sqrt{\text{«Господня}}$  – земля и что наполняет ее, вселенная и все живущее в ней...» (Пс. 23:1)

Поэтому мы не имеем права в подтверждение своих слов закладывать что-либо на небе или на земле.

Некоторые люди, похоже, не способны сделать простого утверждения, не подкрепив его чем-то таким, что придает ему выразительность. Этим они демонстрируют недостаток доверия к собственным словам и бессознательно провозглашают, что их не подкрепленным ничем словам верить нельзя. К сожалению, то, чем они подкрепляют свои слова, не придает им никакой силы.

Библейское правило – говорить простую, неприкрашенную правду. Внимательные люди придадут этому больше значения,

чем чему-либо еще. Они поймут, что **говорящий без клятв** и заверений человек привык к тому, что ему верят, а это значит, что он привык говорить правду. Все большее, чем простая констатация факта, – зло.

#### Просто шутка

Кто не слышал, как люди пытаются оправдать себя за ложное заявление, сделанное ничего не подозревающему человеку, говоря: «О, это была всего лишь шутка!» Они просто хотели проверить степень доверчивости человека и посмеяться над его наивностью. И если шутка воспринимается человеком всерьез и в результате возникает какое-либо неудобство или даже случается беда, шутник хладнокровно перекладывает вину на обманутого, говоря: «Он должен был догадаться, что я шучу».

То есть он должен был знать, что вы лжете; ему следовало быть настолько хорошо осведомленным о вашем характере, что он и не стал бы рассчитывать услышать от вас правду, если бы не был особо в этом уверен. Как же легкомысленно шутник относится к своей репутации!

Хотите узнать, что в Священном Писании сказано о таком виде «забав», как обман ничего не подозревающего человека? Прочтите это: «Как притворяющийся помешанным бросает огонь, стрелы и смерть, так — человек, который коварно вредит другу своему и потом говорит: "я только пошутил"» (Притч. 26:18, 19).

Считаете ли вы пустяком, если человек бросит в переполненную комнату кучу горячих углей? Или начнет стрелять на улице? Или рассыплет яд в полях и отравит источники? Ничего страшнее нельзя придумать, но это как раз о любителях розыгрышей.

Человек, произносящий ложь всерьез, по крайней мере, надеется тем самым достичь какой-то цели; но говорящий неправду забавы ради объявляет себя глупцом. В мире нет более опасных вредителей.

#### Корень вопроса

Давайте же теперь перейдем к самой сути вопроса. Если внутри человека живет истина, то не будет и внешних проявлений фальши. Христос есть Истина; поэтому, когда Христос верой пребывает в сердце, ни один из упомянутых нами недостатков не будет замечен в жизни, ибо Он пришел, чтобы

свидетельствовать об истине: «Я на то родился и на то пришел в мир, чтобы свидетельствовать о истине; всякий, кто от истины, слушает гласа Моего» (Ин. 18:37). Он назван «свидетелем верным и истинным» (см. Откр. 3:14).

Мы удостоены высокой чести быть поставленными в один ряд с Ним, ибо Бог говорит: «А Мои свидетели, говорит Господь, вы и раб Мой, которого Я избрал...» (Ис. 43:10) Далее мы читаем: «Этот народ Я образовал для Себя; он будет возвещать славу Мою» (стих 21).

Все созданное Богом, в том числе и человек, призвано было стать откровением Его Самого. «Но вы – род избранный, царственное священство, народ святой, люди, взятые в удел, дабы возвещать совершенства Призвавшего вас из тьмы в чудный Свой свет...» (1 Пет. 2:9)

Неодушевленное творение верно своему призванию – свидетельствовать о Боге (см. Деян. 14:17). «Вечная сила Его и Божество, от создания мира через рассматривание творений видимы...» (Рим. 1:20) Только человек не оправдал доверия Бога, извратив Его образ и подавив истину неправдою (см. стих 18).

Но даже на примере падшего человечества видны Божья верность и истина, ибо каждый грешник – непроизвольное свидетельство долготерпения Божьего. Человек, хулящий имя Божье и даже отрицающий Его существование, является объектом Его нежной заботы. Не подлежит сомнению, что «всякий человек ложь» (Пс. 115:2), потому что, будучи сотворенными по образу Божьему, чтобы явить Его характер, люди демонстрируют обратное. И все же «мы не сильны против истины, но сильны за истину» (2 Кор. 13:8). Как бы мы ни старались противиться ей, даже гнев человеческий Бог обращает во славу Свою, и таким образом «верность Божия возвышается моею неверностью к славе Божией...» (Рим. 3:7). То есть **Бог позаботится о том, чтобы** Его воля совершилась, причем вне зависимости от людей; и Он сделает их ее исполнителями, однако от этого они не получат никакой пользы, если произойдет это против их воли.

#### Раздор и ложь

Все заповеди связаны между собой; никто не может нарушить одну из них, не нарушив всё. Мы читали, что «всякий, ненавидящий брата своего, есть человекоубийца» (1 Ин: 3:15).

и оказывается, что он еще и лжец. Апостол Иаков говорит: «Но если в вашем сердце вы **имеете горькую зависть** и сварливость, то не хвалитесь и не лгите на истину» (Иак. 3:14).

Христос есть Истина, и Он кроток и смирен сердцем. И это правда, что Он пришел во плоти, следовательно, каждый, кто лелеет или проявляет злобу или гнев, отрицает присутствие Христа во плоти. Так он подавляет истину неправдою (см. Рим. 1:18).

#### Высшее испытание: исповедание или отрицание Христа

Во 2-й главе Первого послания Иоанна все дело сводится к одному вопросу: «Кто лжец, если не тот, кто отвергает, что Иисус есть Христос?» (1 Ин. 2:22) Тот, кто отрицает, что Иисус есть Христос, – лжец, и, в соответствии с этим текстом, никто другой не является лжецом. Теперь мы проследили ложь до ее логова и можем распознать ее в самом начале. Если человек не отрицает, что Иисус есть Христос, он не лжец; но если он отрицает эту истину, хотя, возможно, никогда и не говорит об этом, то он лжец, Если вы хотите перестать лгать, вы должны докопаться до корня вопроса. Вы можете оторвать ветвь здесь, вырвать дурную привычку там; но пока Иисус не будет полностью признан и принят как Христос Божий, склонность ко лжи останется.

Петр в свое время отрекся от Господа, но он сделал не больше, чем делает каждый человек: «Духа Божия (и духа заблуждения) узнавайте так: всякий дух, который исповедует Иисуса Христа, пришедшего во плоти, есть от Бога; а всякий дух, который не исповедует Иисуса Христа, пришедшего во плоти, не есть от Бога, но это дух антихриста, о котором вы слышали, что он придет и теперь есть уже в мире» (1 Ин. 4:2, 3).

Более того, «всякий верующий, что Иисус есть Христос, от Бога рожден...» (1 Ин. 5:1). И «всякий, рожденный от Бога, не грешит...» (стих 18).

Сопоставив эти утверждения и тщательно обдумав их, мы сможем обнаружить, что **каждый совершаемый нами грех является отрицанием того, что Иисус Христос пришел во плоти**, отрицанием того, что Он — Сын Божий, и, следовательно, делает нас лжецами. Нам сказано: «"Близко к тебе слово, в устах твоих и в сердце твоем", то есть слово веры, которое проповедуем» (Рим. 10:8).

Христос есть Слово, и только благодаря Его присутствию живут даже грешники. Итак, читаем дальше: «Ибо если устами твоими будешь исповедовать Иисуса Господом и сердцем

твоим веровать, что Бог воскресил Его из мертвых, то спасешься...» (стих 9)

Мы можем исповедовать только то, что уже есть. Поэтому истиной является то, что Христос пришел во плоти каждого человека и что исповедующий Его присутствие имеет спасение. Но исповедовать Христа – исповедовать, что Он пришел во плоти, – значит от всего сердца сказать то, о чем писал апостол Павел: «...и уже не я живу, но живет во мне Христос. А что ныне живу во плоти, то живу верою в Сына Божия, возлюбившего меня и предавшего Себя за меня» (Гал. 2:20).

Исповедовать Иисуса – значит быть таким, каким Он был, позволить Ему обитать в нас, говорить и действовать через нас. Если это так, то мы не можем не говорить правду, поскольку Он есть Истина; а если это не так, то вся наша жизнь будет ложью. Человек, в котором не пребывает Христос, не может не быть лжецом.

Поэтому единственный способ для человека соблюсти девятую заповедь – это полностью отдать себя Господу, чтобы Он использовал его по Своему благоволению. «...Дух свидетельствует о Нем, потому что Дух есть истина» (1 Ин. 5:6).

Христос сказал: «...вы примете силу, когда сойдет на вас Дух Святой...» (Деян. 1:8)

Только имеющий Духа истины способен говорить правду.

#### Свидетели истины

Иисус сказал: «Я на то родился и на то пришел в мир, чтобы свидетельствовать о истине; всякий, кто от истины, слушает гласа Моего» (Ин. 18:37); «...Как послал Меня Отец, так и Я посылаю вас» (Ин. 20:21).

Большой ошибкой является предположение о том, что нельзя свидетельствовать об истине, если не быть многословным. Для человека наряду с возможностью обманывать существует возможность и поступать по истине. Во многих случаях наше свидетельство другим было бы намного убедительнее, если бы мы держали рот на замке. Нам не обязательно постоянно находиться в «позиции защиты». Мы не обязаны, как свидетели истины, отвечать на каждое приводимое каверзниками возражение. Господь сказал: «Кто так слеп, как раб Мой, и глух, как вестник Мой, Мною посланный? Кто так слеп, как возлюбленный, так слеп, как раб Господа?

Ты видел многое, но не замечал; уши были открыты, но не слышал» (Ис. 42:19, 20).

Иисус есть Истина и Жизнь. Его жизнь была достаточным свидетельством об истине, и когда Он говорил, слова Его были верным свидетельством, потому что Он говорил именно то, что на самом деле было истиной.

#### Принятие истины

Нередко можно услышать, что кто-то принял истину. Что значит принять истину? Это значит принять Господа Иисуса Христа как своего личного Спасителя. Каким бы правильным ни было убеждение человека, он не имеет истины, если не имеет Христа, живущего в сердце.

**Если человек не знает Господа, он даже не знает, что такое истина. Как же он может говорить правду?** Поэтому принять истину – дело нелегкое. **Нужно не просто захотеть принять ее, но и преобразиться под ее воздействием.** 

#### Верить лишь касательно другого – не верить Богу

Это невозможно. Мы часто слышим, как говорят: «Я могу верить, если дело касается других, но не могу верить, если дело касается меня. Я могу верить, что Бог прощает и спасает моего брата, но не могу верить, что Он спасет меня». Это худший вид обмана. Это полный абсурд. **Нельзя так легкомысленно обращаться с истиной.** Тот, кто действительно верит Господу, верит Ему всегда. Господь не меняется, и Он нелицеприятен. Поэтому если Он заслуживает доверия, то нужно верить Ему всегда.

✓ «Верующий в Сына Божия имеет свидетельство в себе самом; не верующий Богу представляет Его лживым, потому что не верует в свидетельство, которым Бог свидетельствовал о Сыне Своем. Свидетельство сие состоит в том, что Бог даровал нам жизнь вечную, и сия жизнь – в Сыне Его» (1 Ин. 5:10, 11).

Тот, кто хоть в малейшей степени не верит Богу, выставляет Его лжецом. Но Бог не лжец. Он «неизменный в слове» (Тит. 1:2) и «не человек, чтоб Ему лгать...» (Числ. 23:19). Поэтому обвиняющий Бога во лжи сам является лжецом. А кто не верит, тот и делает это. Следовательно, каждый человек, который не верит, что Бог даровал лично ему во Христе вечную жизнь, вечное спасение, – лжец худшего рода. Пусть никто не убеждает себя

в том, что он высоко ценит Бога, если у него нет абсолютной уверенности в Божьем спасении. Не говорите о вере в спасение кого-то другого, но не вас. Если Бог истинен, вы можете верить Ему всегда, когда Он обращается к вам, а также когда Он обращается к кому-то другому. Если бы человек сказал вам: «Я могу верить всем твоим словам, когда слышу, как ты с кем-то разговариваешь; но как только ты начинаешь говорить со мной, я теряю к тебе всякое доверие и думаю, что ты лжешь», то что бы вы подумали? Подумали бы вы, что этот человек был очень высокого мнения о вас? Однако многие люди именно так относятся к Господу и не стыдятся прямо перед Ним высказывать свои чувства.

#### Спасение от лжи

Вы скажете: «Ну, тогда я погиб, потому что всю жизнь лгал». Нет, вы не погибли, потому что Христос отдал Себя вам, и, поскольку Он есть Истина, Он спасает вас от всякой неправды. Все Его заповеди – это обетования; поэтому, когда Он говорит, что мы не должны лжесвидетельствовать на ближнего своего, Он имеет в виду, что позаботится о том, чтобы мы свидетельствовали об истине, если только мы примем Его.

Христос умер за нечестивых — за всех нечестивых; поэтому суть всей лжи, и вообще, единственное, в чем мы можем солгать, — это пренебречь сим великим спасением. А это равнозначно утверждению, что Христос не умер или что Его смерть не является достаточным искуплением. Напротив, как только мы принимаем спасение, вся наша жизнь во лжи прекращается.

Недостаточно остерегаться лжи; мы должны покориться истине и, покорившись ей, свидетельствовать о том, что Бог в полной мере способен исполнить все, что обещал. Его слово истинно от начала и навеки утверждено на небесах, поэтому мы можем положиться на него. Оно не подведет нас. **Сам Бог настолько уверен в нем**, что говорит каждому, кто доверяет Его словам: «Ты не будешь произносить ложного свидетельства на ближнего твоего» (Исх. 20:16 – *пер. KJV*).

√«...Если пребудете в слове Моем, то вы истинно Мои ученики, и познаете истину, и истина сделает вас свободными» (Ин. 8:31, 32).





# Десятая заповедь

√«Не желай дома ближнего твоего; не желай жены ближнего твоего, ни раба его, ни рабыни его, ни вола его, ни осла его, ничего, что у ближнего твоего» (Исх. 20:17).

Итак, переходим к последнему этапу. Мы завершили круг и заканчиваем там, где начали. Мы говорим так, потому что первая заповедь гласит: «...да не будет у тебя других богов пред лицем Моим». А в Послании к Колоссянам читаем, что «любостяжание... есть идолослужение...» (Кол. 3:5). (Слово, переведенное как «любостяжание», означает также «жадность», «корыстолюбие», «лихоимство», «ненасытимость» – как раз то, о чем идет речь в десятой заповеди. – *Прим. ред.*)

#### Безграничность действия закона

Закон Божий составляет полный круг, начинающийся и заканчивающийся в Боге, или, лучше сказать, не имеющий ни начала, ни конца. Бог обитает в вечности, и Его закон охватывает всю вселенную. Ни на небе, ни на земле нет ничего, что не входило бы в зону его досягаемости. Радиус его действия неограничен.

«Но мы знаем, что закон, если что говорит, говорит к состоящим под законом [в пределах, сфере или юрисдикции закона], так что заграждаются всякие уста, и весь мир становится виновен пред Богом» (Рим. 3:19).

#### Выйти за рамки закона

Что такое грех?

 $\checkmark$ «Грех есть преступление закона» (1 Ин. 3:4 − *nep. KJV*).

Что означает слово «преступление»? Оно означает «выход за пределы». Таким образом, грех – это действие, заключающееся

в выходе за пределы Божьего закона. Но когда человек преступает Божий закон, то есть выходит за его пределы, куда он может пойти? Это вопрос по существу! Нет места, куда можно было бы выйти за пределы Божьего закона, кроме как выйти за пределы вселенной, то есть перестать быть.

✓ «...Возмездие за грех – смерть...» (Рим. 6:23)

✓«...Сделанный грех рождает смерть» (Иак. 1:15).

Это можно показать и другим способом. Закон Божий – это Его жизнь, текущая нескончаемым потоком от Его престола. Повсюду, где царит Слово Божье, есть совершенная жизнь. Если мы позволим использовать нас как русла для реки жизни, как это и должно быть, тогда жизнь, текущая через нас, будет нас поддерживать.

Но что будет, если мы встанем прямо поперек течения? Все знают, к чему приводит установка любого препятствия на пути водного потока. Прежде всего произойдет перекрытие потока, а когда вода перекрыта и застаивается, она производит смерть. Это продлится до тех пор, пока сила набегающего потока не разрушит все преграды и вода вновь не потечет беспрепятственно дальше. Но то, что перекрывало поток, будет уничтожено. Несравненно лучше находиться в направлении жизни, в гармонии с ней — быть руслом для реки жизни, — чем служить препятствием, которое будет снесено.

## Божья милость к нарушителям

Вы скажете, что есть много людей, которые преступают Божий закон и все же живут. Да, это правда, и это одно из величайших чудес Божьей благодати. Неверующие негодуют на Бога, обвиняя Его в несправедливости, потому что нечестивым вынесен смертный приговор. Однако они забывают, что бесконечная милость Божия проявляется каждую секунду – она сохраняет им жизнь, давая возможность прийти в гармонию с ней, чтобы им не пришлось умирать.

Эта жизнь – всего лишь краткий промежуток времени, мгновение. И какой бы долгой она ни казалась недальновидным людям, для Бога это всего лишь миг. Мы не сразу видим результаты нарушения Божьего закона, и люди воображают, что поскольку приговор за злое деяние не приводится в исполнение быстро (в соответствии с их представлением о времени), то они могут безнаказанно грешить.

√«Человек, который, будучи обличаем, ожесточает выю свою, внезапно сокрушится, и не будет ему исцеления» (Пр. 29:1).

#### Не вменяя людям преступлений их

Причина, по которой преступившие закон люди не умирают мгновенно, заключается в следующем.

√«...Потому что Бог во Христе примирил с Собою мир, не вменяя людям преступлений их, и дал нам слово примирения» (2 Кор. 5:19).

√«Если Ты, Господи, будешь замечать беззакония, – Господи! кто устоит? Но у Тебя прощение, да благоговеют пред Тобою» (Пс. 129:3, 4).

Бог не вменяет людям греха, но весь его берет на Себя. Он знает, что люди глупы и невежественны, а Он – «могущий снисходить невежествующим и заблуждающим...» (Евр. 5:2).

Зная об их невежестве, Он не принимает их слова всерьез, когда они говорят, что не желают оставаться в рамках Его жизни, что хотят освободиться от так называемых «ограничений» и жить своей собственной жизнью, независимо от Него.

Его долготерпение все еще не подошло к концу, как во времена Ноя; но вскоре **наступит день, когда воссияет достаточно света, чтобы каждый смог сделать окончательный выбор.** И тогда слова тех, кто сознательно решил выйти за пределы Божьего закона, будут приняты всерьез, и им позволят уйти. Но куда? Куда они могут уйти, если закон Божий заполняет вселенную, а они выходят за ее пределы? Для них нет будущего, они «будут, как бы их не было» (Авд. 16).

#### Десятая заповедь обобщает все заповеди

В десятой заповеди, как ни в какой другой, проявляется единство всего Закона. Подобно первой, она обобщает все заповеди и охватывает все моральные обязательства человека.

√«Не желай...» (Йсх. 20:17)

Эта заповедь положена в основу всех заповедей и является их сердцем.

√«Но я не иначе узнал грех, как посредством закона. Ибо я не понимал бы и пожелания [в ориг. «похоти»], если бы закон не говорил: "не пожелай"» (Рим. 7:7).

Кто-то скажет: «А я думал, что похоть связана с седьмой заповедью». Так и есть, и со всеми остальными тоже. Похоть означает просто желание; а поскольку после грехопадения желание человечества направлено только в сторону зла, похоть превратилась в злое желание, и не имеет значения, чего именно. Желание чего-либо запретного — это похоть, и оно идет вразрез со всем законом Божьим. «...Похоть же, зачав, рождает грех...» (Иак. 1:15)

Итак, мы видим, что десятая заповедь подрывает основу всякого греха. **Апостол Павел берет ее и делает итогом всего закона**. Соблюдающий десятую заповедь не может даже подумать о нарушении какой-либо другой – у него не возникнет ни малейшей мысли о грехе.

## Духовность закона

 $\checkmark$ «Ибо мы знаем, что закон духовен, а я плотян, продан греху» (Рим. 7:14).

Десятая заповедь показывает свою духовность нагляднее, чем любая другая. Люди говорят о принудительном соблюдении Закона Божьего, то есть о включении Божественного закона в законы человеческие. Они предполагают, что поскольку человеческие законы наказывают убийцу, то тем самым они приводят в исполнение шестую заповедь. Они воображают также, что защищают седьмую заповедь, потому что существуют законы против прелюбодеяния. Очень часто люди думают, что они могут обеспечить соблюдение четвертой заповеди. Но пусть они попробуют сделать это с десятой. Что у них получится?

Что ж, люди действительно были настолько слепо самонадеянны, что пытались навязать исполнение десятой заповеди. Для этого существовал лишь один способ – инквизиция, придуманная папством, которое возвеличилось, поставив себя на место Бога и даже выше Него. Людей пытали, чтобы вырвать из них тайны их сердец, и наказывали даже за мысль, в лелеянии которой они признавались.

Но никто, кроме Бога, не может раскрыть тайны человеческих сердец, да Ему и не нужно их раскрывать, потому что «нет твари, сокровенной от Него, но все обнажено и открыто перед очами Его...» (Евр. 4:13).

Поэтому никакая человеческая сила или мудрость не сможет определить, когда десятая заповедь была нарушена. **Если греховная мысль, запрещенная десятой заповедью,** 

**заходит настолько далеко, что проявляется в жизни, она сразу же попадает под осуждение другой заповедью.** Взять жену ближнего – это нарушение седьмой заповеди; захватить его дом или имущество – это нарушение восьмой.

Таким образом, мы видим, что десятая заповедь касается того, что находится в нашем разуме, и является просто изложением и суммированием всех десяти. Она демонстрирует обширность и духовность всего Закона Божьего, ибо, как мы уже узнали ранее, «всякий, кто смотрит на женщину с вожделением, уже прелюбодействовал с нею в сердце своем» (Мф. 5:28).

Для того чтобы нарушить какую-либо из заповедей, вовсе не обязательно приводить свое неправильное желание в исполнение, потому что «помысл глупости – грех...» (Пр. 24:9).

Десятая заповедь не более духовна, чем любая другая; но она наиболее явно свидетельствует о духовности закона, поскольку ее нарушение полностью находится в сердце человека, вне поля зрения всех человеческих глаз; однако нельзя нарушить ни одну из первых девяти заповедей, не нарушив сначала десятую; и как только человек нарушает десятую, нарушаются и все остальные.

Итак, мы видим абсолютную тщетность всех человеческих попыток привести в исполнение закон Божий или наказать за его нарушение. Такие попытки могут быть предприняты только теми, кто не имеет ни малейшего представления о законе и его природе. Вот почему всякое стремление навязать или исполнить Божий закон не Божьими средствами приводит к его искажению. Люди, имеющие извращенное представление о законе, думают взять его в свои руки, и поэтому то, что они навязывают, – это не Божий закон, а нечто прямо противоположное ему.

Это становится очевидным, когда мы рассматриваем все так называемые «законы о субботе». Конечно же, это воскресные законы. Люди в один голос будут говорить о святости четвертой заповеди, о необходимости физического отдыха в один из семи дней и об обеспечении его при помощи законодательства в защиту воскресенья.

Однако четвертая заповедь не содержит никакого упоминания о воскресном дне, кроме указания всем людям трудиться и делать свои дела. Более того, суббота Господня — это не просто физический отдых, а отдых духовный, отдых Божий, ибо Бог есть Дух.

Итак, десятая заповедь заканчивает круг закона и соединяет оба его конца, а затем ограждает сам круг, повелевая

всем держаться от него подальше и предоставить Богу Самому управлять делами каждой части Его вселенского царства, вплоть до вложения в нас желаний, которые нам следует лелеять.

√«Не желай...» (Исх. 20:17)

Любостяжание — это идолопоклонство. На это указывают следующие слова: «Богатых в настоящем веке увещевай, чтобы они не высоко думали о себе и уповали не на богатство неверное, но на Бога живого, дающего нам всё обильно для наслаждения» (1 Тим. 6:17).

Читая это, вспомните слова Христа: «...смотрите, берегитесь любостяжания, ибо жизнь человека не зависит от изобилия его имения» (Лк. 12:15). После этого Иисус рассказал историю о человеке, чья земля приносила обильный урожай и чьи амбары были переполнены. Этот человек, обращаясь к своей душе, сказал: «"...душа! много добра лежит у тебя на многие годы: покойся, ешь, пей, веселись"» (стих 19). Он уповал на несметные богатства, а не на живого Бога, даровавшего ему изобилие. Вместо того чтобы довериться Богу, Которого он не мог видеть, он сделал себе бога из того, что мог видеть и потрогать руками.

## Любовь к деньгам

«А желающие обогащаться впадают в искушение и в сеть и во многие безрассудные и вредные похоти, которые погружают людей в бедствие и пагубу; ибо корень всех зол есть сребролюбие, которому предавшись, некоторые уклонились от веры и сами себя подвергли многим скорбям» (1 Тим. 6:9, 10).

Заметьте, в тексте не говорится, что деньги – это зло или корень зла. Именно **любовь к деньгам творит зло**. Библия повествует об очень богатых людях, которые являли вместе с тем пример добродетели.

У Иова имелось свидетельство от Самого Бога, что он был хорошим человеком, но при этом он являлся богатейшим в той земле. Однако он не уповал на свое богатство и готов был им делиться. Он пытался найти причину, по которой с ним случилась беда, и ничуть не огорчился, когда в один день у него отняли его богатство. Он по-прежнему верил в Бога, Который даровал ему его и Который мог и без этого богатства позаботиться о нем.

#### Накопительство означает бедность

«Иной сыплет щедро, и *ему* еще прибавляется; а другой сверх меры бережлив, и, однако же, беднеет» (Пр. 11:24).

Закон Божьей вселенной таков: накопленное исчезает, а рассеянное приумножается. Зло не в деньгах, а в любви к ним, заставляющей человека копить их просто для того, чтобы на них смотреть или иметь воображаемую защиту от нужды, которая может случиться в будущем. Накопление богатства не только ведет к бедности, но и является ее признаком. Скупец постоянно ощущает недостаток. Старая эпитафия, посвященная скупцу, накопившему тысячи, заканчивается так: «И все же этот бедняк со всем своим богатством умер в великой нужде – нужде в большем».

Человек с небольшим достатком, который щедро делится с другими тем, что у него есть, — настоящий богач. Его действия свидетельствуют о признании того факта, что он имеет доступ к безграничным запасам сокровищ. Маленький, но постоянно текущий ручеек гораздо лучше тысячи литров воды, хранящейся в цистерне.

#### Богатство – не грабеж

Кажется, что в наш век особенно много нападок на богатых людей, как будто быть богатым означает быть вором. Коррупция не подлежит защите, но мы не вправе приписывать все зло состоятельным людям. Среди бедных можно обнаружить столь же много алчных, как и среди богатых.

Человек, алчущий богатства и сумевший его заполучить, определенно, не хуже того, кто жаждет его, но не в состоянии его достичь. Именно алчность, а не обладание богатством, является идолопоклонством. Характер человека определяет не то, сколько у него средств, а то, как он их использует.

#### Довольство пищей и одеждой

Слово «covetousness» (в предыдущем подпункте было переведено как «алчность». – *Прим. ред.*) имеет разные значения, но в нашем случае это **желание иметь больше, чем нужно**. Если у человека нет пальто, то для него не является грехом желать его

настолько, чтобы приложить усилия для его приобретения. Это согласуется с совершенным довольством, ведь довольство не означает ленивого безразличия: «Имея пропитание и одежду, будем довольны тем» (1 Тим. 6:8).

Причина порока в том, что люди считают себя вправе решать, сколько и какой еды и одежды им иметь. Главное в данном случае – довольство; Бог взял на Себя заботу о том, чтобы пищи и одежды у нас было достаточно для наших нужд.

Он сделал первую одежду, которую когда-либо носил человек (см. Быт. 3:21), и она выполняла свои функции: укрывала и согревала. Бог ревностен в отношении реализации Своих собственных законов; и поскольку Он постановил, чтобы каждое живое существо имело подходящий покров тела, мы можем быть уверены, что Он не оставит без внимания тех, чья нужда наиболее велика и очевидна.

Несколько слов об одежде. Не стоит забывать, что **ее истинное предназначение** — **быть комфортной и благопристойной, а не служить украшением**. Она должна вам просто подходить — и тогда вы будете одеты со вкусом. Быть особенно приметным изза одежды — это такой же дурной тон, как и появиться в обществе вообще без нее. В человеке следует обращать внимание на то, кто он есть, а не на то, что у него есть или чего нет.

Одежда, не принадлежащая человеку как индивидууму, в целом вторична по отношению к той одежде (одежде праведности. – *Прим. ред.*), которая появляется на нем в результате воздействия на его разум Святого Духа. Осознание относительной ценности вещей и того, что Сам Бог дарует нам жизнь и тем самым показывает, что только Ему под силу обеспечивать все необходимое для ее достойного поддержания, и что Он единственный способен это сделать, будет приносить нам постоянное и совершенное удовлетворение.

#### Довольство, а не лень

Кто-то может сказать: «Это учение приведет к лени. Ведь если лишить человека стимула зарабатывать себе на жизнь, потому что Бог и без того его всем обеспечит, то он откажется трудиться». Это не так. **Человек, служащий живому Богу, никогда не будет ленивым.** Мы уже выяснили, что человек должен работать не ради денег, а ради принесения наивысшей пользы обществу. **Человек, знающий Господа и поддерживающий с Ним** 

отношения, будет работать так же усердно и прилежно без всякой перспективы на зарплату, как и за большую зарплату, понимая, что его дело – отдавать свои силы миру в служении Христу, а дело Господа – поддерживать его жизнь.

# Недовольство или беспокойство – это любостяжание и идолопоклонство

Посмотрим с нового ракурса на то, что такое любостяжание. Мы все привыкли думать, что любостяжание заключается в страсти к приобретению богатства, но сейчас мы увидим, что это гораздо больше касается каждого из нас, чем мы думали. Иисус сказал: «Если же траву полевую, которая сегодня есть, а завтра будет брошена в печь, Бог так одевает, кольми паче вас, маловеры! Итак, не заботьтесь и не говорите: "что нам есть?" или "что пить?" или "во что одеться?" потому что всего этого ищут язычники, и потому что Отец ваш Небесный знает, что вы имеете нужду во всем этом» (Мф. 6:30–32).

Отсюда следует, что озабоченность добычей **еды, питья и одежды характерна для язычников, а значит, является идолопоклонством.** Таким образом, мы снова оказываемся лицом к лицу с истиной, что любостяжание – это идолопоклонство: «Не можете служить Богу и маммоне» (Мф. 6:24).

Мы не можем переживать из-за того, чего у нас нет, или из-за того, что потеряли, — и в то же время служить Богу. Все в этом мире кому-то принадлежит, поэтому, если мы жаждем того, чего у нас нет, мы жаждем принадлежащего кому-то другому, а также желаем ради своего удовольствия лишить кого-то принадлежащего ему. Но это нельзя назвать любовью к ближнему, как к самому себе, а значит, это есть нарушение всего закона.

Могут сказать, что существует много такого, что не является чьей-то собственностью, а следовательно, доступно для всех. Но нам все же следует признать, что оно принадлежит Господу, Который поможет нам получить это, если сочтет полезным для нас. И выражая недовольство, что у нас чего-то нет, мы проявляем недостаток доверия к Богу, который нежно заботится обо всех наших нуждах.

#### Абсолютное доверие Отцу

Посмотрите, как эта заповедь учит нас абсолютному доверию Богу, которое является высшей степенью христианства. Господь знает, в чем мы нуждаемся, еще до того, как мы попросим Его, и Он дает нам это прежде, чем мы осознаем свою нужду, – просто потому, что Он наш Отец.

Нам есть чему поучиться у отношений между родителями и детьми. Мы должны принять Царство Божье, как малые дети, а ребенок — это идеальный пример доверия и довольства, к тому же он не ленив. Неиспорченный ребенок или ребенок, который еще слишком мал, чтобы познать ту мирскую мудрость, что заключается в беспокойстве (удостоенном названия «забота о будущем»), как само собой разумеющееся ожидает удовлетворения своих потребностей и довольствуется тем, что получает. Он никогда не думает о еде, пока не проголодается, и тогда он получает необходимое, потому что родители предвидели потребности малыша. Почему же родители не могут извлечь из этого урок для самих себя? Почему они считают себя лучше своего Отца?

#### Доверие, а не безделье

Но ребенок вовсе не бездействует. Нет никого на свете более активного, чем здоровый ребенок. Отец не трудится столько часов в день и не проявляет такого упорства, как его ребенок. Вы скажете, что активный ребенок все это делает без толку. И какой прок может быть от его суеты? Но на самом деле это не так; он повинуется Писанию: «Все, что может рука твоя делать, по силам делай...» (Еккл. 9:10)

Лень – это приобретенная привычка, результат неправильного родительского воспитания. Работает напрасно только тот, кто думает, что на нем лежит ответственность за весь мир, поскольку он выполняет свои обязанности с напряженным, застывшим лицом и озабоченным видом, что не делает никакой чести Богу, Которому он, по его словам, служит. И помните, что единственное дело человека на этой земле – прославлять Бога.

#### Сказать, что Бога нет

**Люди становятся печальными и угрюмыми под бреме- нем, которое сами же на себя взваливают. И это равносиль- но тому, чтобы сказать, что Бога нет.** «Сказал безумец в сердце своем: "нет Бога"» (Пс. 52:2), – и ведет он себя так, словно Его
нет, полагая, что тяжесть всего мира и ответственность за руководство его делами возложена на него самого. Иметь изобилие
благ и уповать на них ничуть не хуже, чем переживать из-за их
отсутствия. Поступающий так показывает, что если бы он находился на месте богатого безумца, то повел бы себя подобным образом.

#### Истинное счастье

Богатый человек не обладает всеми радостями жизни. Лучшее в мире невозможно купить за деньги, а огромное богатство фактически мешает человеку испытывать удовольствие от некоторых вещей.

Это, например, радость самоотречения, то есть отказа от того, чем можно было бы владеть по праву. Существует удовольствие от царской власти, заключающееся в том, чтобы быть независимым от вещей, без которых большинство людей немыслит жизни. Настоящий царь — это не тот, кто всем распоряжается, а тот, кто может приказать себе довольствоваться малым и с радостью себе же подчиняется.

#### Сущность всего

Сущность всего в том, чтобы доверять Богу и насыщаться от тука дома Его (см. Пс. 35:8), даже если человеку, слепо роющему землю, как крот, это и может показаться скудностью. Такое безоговорочное доверие Господу есть совершенная праведность – полная противоположность язычеству.

 $\checkmark$ «Приклони сердце мое к откровениям Твоим, а не к корысти» (Пс. 118:36).

Любостяжание — это желание чего-либо вопреки заповедям, чего-либо, кроме Божьей жизни. «Кто мне на небе? и с Тобою ничего не хочу на земле» (Пс. 72:25). Человек, который может сказать это Господу, защищен от нарушения десятой заповеди, а значит, и от совершения любого греха.

#### Удовлетворение от служения

Заповеди Господни есть жизнь вечная (см. Ин. 12:50), и «в соблюдении их великая награда» (Пс. 18:12). Заметьте, **награда не за их соблюдение**, а в их соблюдении. Наградой является чистая, совершенная, простая жизнь, которая приходит с ними.

Будьте внимательны, остерегайтесь любостяжания даже в служении Богу. Опасайтесь думать, что вы служили бы Богу, например, соблюдая Его субботу, если бы вам позволяло ваше финансовое положение. В вашем служении не было бы добродетели, даже если бы вы соблюдали ее в таких условиях. Какому Богу вы собираетесь служить? Тому ли, кто нуждается в вашем служении? Или Тому, в служении Которому вы сами нуждаетесь, потому что уже само служение — это щедрая награда? Ответ на этот вопрос определяет разницу между язычеством и христианством.

Удовлетворение от истинного служения Христу, от познания Его и ощущения, что Он живет в нас и действует через нас, настолько велико, что с ним мы не заботимся ни о чем другом. Восхищение от совершенного доверия, покоя в объятиях вечных рук и благодаря этому участия в их интенсивной деятельности — это больше, чем обладание всеми богатствами. Имеющий полноту Божественной жизни и пользующийся ей уже не желает ничего другого и отверг бы любое предложение, которое могло бы лишить его того, что принадлежит ему по вере. «Тот, Который Сына Своего не пощадил, но предал Его за всех нас, как с Ним не дарует нам и всего?» (Рим. 8:32)

Тот, кто имеет все и знает, что имеет, абсолютно сохранен от любостяжания.





### Закон духа жизни

Мы изучали заповеди, подробно рассматривая каждую из них и немного размышляя об их обширности. Теперь мы хотим взглянуть на закон в целом и сделать это кратко для столь объемной темы.

Существует много недопонимания относительно закона. Люди сами создали огромное количество трудностей, которых не существует. Они не в Библии, а в нас самих. Слепой не видит солнца не потому, что оно не светит каждый день; недостаток – в его глазах. В самой Библии нет сложностей; в ней есть некоторые вещи, которые нелегко понять, но только «невежды и неутвержденные, к собственной своей погибели, превращают...» (1 Пет. 3:16) их. Не вина солнца, что его лучи не проникают сквозь кусок глины. Когда завеса неверия будет удалена и наши сердца потеряют свою невосприимчивость, видевшееся темным окажется ярким светом. И даже ребенок сможет понять то, обо что спотыкаются философы.

Однажды я был свидетелем миссионерского служения, которое проводил человек, сам всего год назад поднявшийся с самого дна. Он читал главу из Библии, которая считается очень сложной для понимания и с которой я тоже в прошлом испытывал определенные трудности. Он делал некоторые комментарии по ходу чтения, и я подумал, что никогда в жизни не слышал, чтобы эта глава была изложена более ясно и просто. Он не знал о трудностях и не создавал их; он просто читал Слово и понимал его, даже не подозревая, что богословы считают его загадкой. Оно говорило к нему, и он без каких-либо затруднений воспринимал его.

Глубины Божьи сокрыты от мудрых и разумных и открыты младенцам. Тот, кто их воспринимает и изучает с простотой ребенка, обнаружит, что так называемые трудности исчезли.

Когда мы читаем что-то о законе, многие люди говорят: «О, но это же церемониальный закон!» Таким образом они

думают уклониться от обязанности его исполнения. Они забывают, что такого понятия, как «церемониальный закон», в Библии нет. «Но разве Библия не говорит о двух законах?» – возражают они. В ней говорится более чем о двух; но в данном исследовании мы будем говорить только о двух разных законах, которые так же легко отличить один от другого, как дневной свет от полуночной тьмы: о законе Духа жизни во Христе Иисусе и о законе греха и смерти. В 3-й главе Послания к Римлянам апостол говорит об этих двух законах, как о законе дел и законе веры, и излагает путь спасения.

✓«...Законом познается грех» (Рим. 3:20).

**Закон дел** – **это рабство**, ибо «все, утверждающиеся на делах закона, находятся под клятвою» (Гал. 3:10).

**Закон веры есть жизнь**, ибо «нет ныне никакого осуждения тем, которые во Христе Иисусе живут не по плоти, но по духу, потому что закон духа жизни во Христе Иисусе освободил меня от закона греха и смерти» (Рим. 8:1, 2).

#### Буква и дух

В 3-й главе Второго послания к Коринфянам эти два закона снова изложены и противопоставлены друг другу. «...Буква убивает, а дух животворит. Если же служение смертоносным буквам, начертанное на камнях, было так славно, что сыны Израилевы не могли смотреть на лицо Моисеево по причине славы лица его преходящей, то не гораздо ли более должно быть славно служение духа?» (2 Кор. 3:6–8)

Здесь говорится о служении осуждения и смерти, а также о служении праведности и жизни. Однако они оба пришли одновременно и оба были явлены на горе Синай. Служение смерти – это то, что было написано и высечено на камнях; служение жизни исходило из уст и сердца Христа еще до того, как были сделаны каменные скрижали.

Как же так? Десять заповедей – и смерть? Да.

√«Ибо, когда мы жили по плоти, тогда страсти греховные, обнаруживаемые законом, действовали в членах наших, чтобы **приносить плод смерти**...» (Рим. 7:5)

√«...Сила греха – закон» (1 Кор.15:56).

И в то же время заповеди Божьи – это жизнь и мир. «...Знаем, что закон духовен...» (Рим.7:14) И тот, в ком правда закона, имеет жизнь и мир, «потому что закон духа жизни во

**Христе** Иисусе **освободил меня от закона греха и смерти**» (Рим. 8:2).

Небольшое исследование относительно того, как был передан Закон, позволит каждой душе определить, находится ли она в рабстве греха и смерти или на свободе, дарованной Духом жизни.

Бог призвал Моисея на гору и сказал: «Так скажи дому Иаковлеву и возвести сынам Израилевым: вы видели, что Я сделал Египтянам, и как Я носил вас как бы на орлиных крыльях, и принес вас к Себе; итак, если вы будете слушаться гласа Моего и соблюдать завет Мой, то будете Моим уделом из всех народов, ибо Моя вся земля, а вы будете у Меня царством священников и народом святым; вот слова, которые ты скажешь сынам Израилевым» (Исх. 19:3–6).

Дело в том, что Он приводил их к Себе. В 3-й главе Первого послания Петра нам сказано: «...потому что и Христос, чтобы привести нас к Богу, однажды пострадал за грехи наши, праведник за неправедных, быв умерщвлен по плоти, но ожив духом...» (1 Пет. 3:18)

Наши грехи разделяют нас с Богом, и Христос пострадал, чтобы приблизить нас к Богу. Бог приближал к Себе сынов Израилевых, и Христос был Вождем, Который шел впереди воинства Израилева в огненном столпе, чтобы осуществить эту цель. Он – Избавитель, и именно Он вел Израиль и приближал израильтян к Богу. Они видели, как Он это делает; они видели среди них Христа, представленного распятым.

Бог обещал: «...если вы будете слушаться гласа Моего и соблюдать завет Мой, то будете... у Меня царством священников и народом святым...» (см. Исх. 19:5) Обратите внимание, что Бог не сказал: «Если исполните Мое обещание». Он никогда не ожидает, что кто-то исполнит Его обещания, но Он исполняет их Сам. С нашей стороны необходимо просто помнить о них, принять их и крепко держаться за них, и когда Он выполнит их, мы получим от этого обильное благословение. Его завет – это Его обещание. «Если вы будете соблюдать Мой завет, хранить веру, все это Я сделаю для вас».

По Его чрезвычайно великим и драгоценным обетованиям мы становимся причастниками Божественной природы (см. 2 Пет. 1:4), царями и священниками (см. Откр 1:6; 5:10). Обращение Бога к израильтянам в Исх. 19:4-6 можно перефразировать так: «Вы видели, что Я для вас сделал, теперь крепко держитесь за Мое обещание, и Я исполню все слово Мое к вам».

#### Ухватиться за тень вместо реальности

Через три дня после того, как израильтяне получили это послание, Бог изрек закон в обстановке такого величия, какого никогда больше не будет на этой земле, пока не придет Христос и не потрясет не только землю, но и небо. Народ ужаснулся и попросил: «...чтобы не говорил с нами Бог, дабы нам не умереть» (Исх. 20:19).

Моисей сказал им не бояться и сам приблизился к густой тьме, народ же стоял вдали. Когда он спустился с горы, лицо его сияло так, что люди опасались приближаться к нему, и ради них ему пришлось закрыть свое лицо покрывалом.

Таким образом, вместо того чтобы принять славу, они отгородились от нее. Вместо того чтобы принять служение жизни, они приняли служение смерти. Вместо того чтобы получить реальность, они получили тень. Вместо того чтобы стать царством священников, лишь одно колено получило священство, да и те не были в действительности священниками, ибо служили только тени. Вместо настоящего закона, телом которого является Христос, они получили в законе лишь «образец ведения и истины» (Рим. 2:20).

Иудеи хвалились законом; но тот, кто действительно знает закон, будет хвалиться Богом, ибо во Христе совершенный закон свободы. Когда апостол Петр говорит, что мы – «царственное священство», он имеет в виду, что, приходя ко Христу – живому Камню, мы тоже становимся живыми камнями, домом, который вырастает в святой храм: «Приступая к Нему, камню живому, человеками отверженному, но Богом избранному, драгоценному, и сами, как живые камни, устрояйте из себя дом духовный, священство святое, чтобы приносить духовные жертвы, благоприятные Богу Иисусом Христом. Ибо сказано в Писании: "вот, Я полагаю в Сионе камень краеугольный, избранный, драгоценный; и верующий в Него не постыдится"... Но вы – род избранный, царственное священство, народ святой, люди, взятые в удел, дабы возвещать совершенства Призвавшего вас из тьмы в чудный Свой свет...» (1 Пет. 2:4–6, 9)

Христос – живой камень, и тот, кто по-настоящему не

Христос – живой камень, и тот, кто по-настоящему не принимает Его, получает закон на мертвых каменных скрижалях, которые ничего для него не могут сделать, кроме как упасть на него и убить. Такие люди получают только форму и церемониальность.

#### Утоляя жажду законом в живом камне

Живая картина предстала перед сынами Израиля, когда был произнесен закон, так что им не нужно было довольствоваться лишь формой вместо подлинности. Народ жаждал воды, и когда по повелению Бога Моисей ударил по скале, из нее хлынула вода, которая и сейчас течет по сухим местам, как река. «Пред лицем Господа трепещи, земля, пред лицем Бога Иаковлева, превращающего скалу в озеро воды и камень в источник вод» (Пс. 113:7-8).

Твердая скала превратилась в воду, но тем не менее продолжала быть скалой. Таково бесконечное разнообразие форм Божьей жизни. **Христос стоял на скале, и Он** – **скала, живой камень.** В Его сердце закон, и о Его пришествии было предсказано: «Господу угодно было, ради правды Своей, возвеличить и прославить закон» (Ис. 42:21).

√«И Слово стало плотию, и обитало с нами...» (Ин. 1:14)

Господь хочет, чтобы мы знали, что та самая пылающая огнем гора изливала слово жизни. Уставы и суды были заповеданы народу на Хориве, но там была скала, из которой для них хлынул поток жизни. Гора, прикосновение к которой было смертельно опасным, посылала реки жизни.

На тот момент гора эта являлась местом обитания Бога; она была Его престолом, а от престола течет чистая река воды жизни (см. Откр. 22:1). От престола также исходят «молнии и громы и гласы» (Откр. 4:5). Тот самый престол, который пылает огнем и от которого исходят громы и молнии, – это престол, к которому нас приглашают смело приступать.

#### Закон с креста

Вы скажете: «Мы лучше придем ко Христову кресту, к Нему распятому».

Но это и есть Христос распятый. Разве вы никогда не читали, что во время Его распятия произошло землетрясение и землю объяли тьма и ужас? Но мы также знаем, что из Его проткнутого бока хлынул поток, несущий жизнь. На Синае перед вами закон, представляющий как жизнь, так и смерть, и вы выбираете то, что пожелаете. На Голгофе закон убивает грешника, но из Христа проистекает жизнь, чтобы смыть грех. Итак, посреди престола находится закланный Агнец, и от Него исходит река жизни.

Он — живой камень, и на Нем написан закон, лежащий в основании престола Божьего. Принимая Его, мы пьем из Скалы. **Если бы Израиль верил в это, то имел бы закон только во Христе** — **живом камне, который производит источники вод. Они пили из скалы, а скала была Христом.** Они пили не просто из скалы, но от нее (имеется в виду, что сама скала становилась водой. — *Прим. ред.*), и мы тоже должны пить от живого камня, но только не в неверии, как это делали они.

#### Вода, которая также является скалой

Вода – символ неустойчивости.

 $\checkmark$ «...Но ты бушевал, как вода...» (Быт. 49:4) «Зыбкий, как вода...» ( $\mathit{KJV}$ )

√«...Сомневающийся подобен морской волне...» (Иак. 1:6)

Однако скалу, символ крепости, сила Божья может превратить в воду. Когда израильтяне пили воду, они пили ее от скалы. Воду, которую мы считаем такой неустойчивой, Господь использовал для создания земли: «...Он основал ее на морях и на реках утвердил ее» (Пс. 23:2).

Вода жизни – это твердая скала. Христос ходил по воде так же, как можно ходить по твердой скале.

Речь идет о реалиях, а не о формах. Мы пьем от скалы, Христа Иисуса, и таким образом в Нем обретаем жизнь закона – живого закона свободы. Он становится Духом животворящим и свободно дает воду жизни каждому, кто верит в Него. Приходя верой к Господу Иисусу и принимая Духа в свое сердце, мы обретаем прочную скалу вечной Божьей истины.

Именно так **мы получаем силу свидетельствовать об истине**, ибо перед престолом, на котором находится закланный Агнец и от которого исходит река жизни, горят семь огненных светильников, «которые суть семь Духов Божиих», посланных во всю землю.

Помните о том, что, хотя в течение сорока лет Израиль пил из скалы на Хориве, которая превращалась в воду, скала не уменьшалась. Христос отдает Свою жизнь неиссякаемым потоком, но Он всегда может отдать еще больше.

#### Замечайте, как вы слышите

Вы можете воспринимать закон как нравственный или как церемониальный, по вашему желанию. Кто-то сказал мне: «Вы в своем учении не проводите никакого различия между Законом и Евангелием».

Конечно же, нет. **Евангелие** – **это жизнь живого Божьего закона, который «совершен, укрепляет душу» (Пс. 18:8). Это единственное, что Бог когда-либо действительно давал Своему народу.** Но от того, как мы слышим и как видим, зависит, получим ли мы от него жизнь или смерть. Нет ничего доброго, что не было бы одновременно церемониальным, формальным, а также духовным, – но не для одного и того же человека.

Если мы принимаем закон во Христе, то каждая из заповедей — это обетование Божье, очищающее от греха. Если же мы отгораживаемся занавесом, то получаем лишь смерть. Часто мы видим, насколько реальна кровь Христа, Его жизнь. Помня о том, что Дух, вода и кровь — одно целое, легко впитывать праведность Божью. Если наши сердца очистятся настолько, что мы сможем видеть обильно изливающийся поток крови, мы сможем наполниться Его праведностью.

Женщина, которая умирала от кровопотери, подошла ко Христу и установила с Ним связь; она прикоснулась к Нему, соединилась с главным потоком, и таким образом кровь Христа, вода жизни, потекла через нее. В наших домах может быть хорошая водопроводная система, но, если нет связи с магистралью, воды не будет. Жизненные ресурсы этой женщины были на исходе, и она пришла туда, где обитает вся полнота, верой соединилась с ней и обрела то, чего ей не хватало. Христос — это средство связи между небом и землей.

«О, – скажете вы, – если бы мы только жили в те дни и являлись свидетелями этих удивительных чудес! У нас нет тех преимуществ, которыми обладали люди тогда».

У них не было ни малейшего преимущества. Кровь – это жизнь, и сейчас в наших артериях и венах есть кровь. Будет ли она оставаться там вечно без изменений: день за днем и год за годом? Нет. Все тело постоянно претерпевает изменения. Каждый момент разрушается часть клеток нашего тела. Кровь претерпевает самые быстрые изменения и подвергается быстрому разрушению. Она полностью заменяется с периодичностью в несколько дней. Необходимо постоянное поступление новой крови.

Вы сами можете легко убедиться, что ваша кровь не задерживается. Если бы вы неделю ничего не ели, было бы у вас столько же крови, сколько сейчас? Нет; вы бы ослабли и по бледности ваших щек было бы заметно, что вы испытываете нехватку крови и питания. Мы живем, потому что каждый день получаем свежую кровь. Ее поток течет от престола Божьего через каждую живущую душу, независимо от того, знает она об этом или нет. Кровь постоянно расходуется и постоянно обновляется.

«О, значит, мы сами производим кровь!» – скажете вы.

Нет; Бог дает ее нам с помощью воздуха, света и пищи, и она течет в нас, восполняет наши нужды и оживляет нас. Наши тела снабжаются кровью жизни непосредственно из сердца Христа.

Реальность очищения, совершаемого Его кровью, видна каждый день. Если циркуляция прекратится, наступит интоксикация и смерть. Кровь в нас должна циркулировать постоянно, и поэтому поток жизни от Бога течет через нас, а мы – лишь маленькие частички этого канала жизни.

Все это указывает нам на реальность Крови Христа, которой Он очищает от всякого греха, живя в нас Своей собственной праведной жизнью. Он провозглашает Свою праведность для изгнания греха. Поэтому когда Бог посылает Свою жизнь праведности, Кровь Христа – поток, текущий из скалы, живого камня, в котором находится живой закон – закон, дающий жизнь, мы принимаем праведность закона как нашу повседневную жизнь.

Но даже если она входит в нас, а **мы говорим, что не имеем веры, то получаем только форму, которая есть смерть. Как легко нам можно, если мы только поверим в это, обрести праведность Божью!** Как вдохнуть всей грудью свежий воздух, как освежиться в жару, выпив холодной воды, так же реально и духовная жизнь может войти в нас невидимым способом – и мы окажемся обновленными.

Сегодня Дух Христов витает над лицом всего творения, чтобы вдыхать в него жизнь. Нам следует остановиться и подумать: Бог здесь, и Он дает мне жизнь. Утром мы можем вспомнить о Том, Кто всю ночь поддерживал в нас поток жизни. Так мы сможем удалиться «от господствующего в мире растления похотью...» (2 Пет. 1:4).

**Проклятие** – **это просто обратная сторона благословения.** Столб, отделявший израильтян от египтян, был светом для Израиля и тьмой для египтян; он был жизнью для одних

и смертью для других. **Так и закон для нас – жизнь или смерть, в зависимости от нашего отношения к нему**. Если мы преступаем его – идем против него, – он переломит нас, раздавит и потопит (см. Пс. 57:8; Мф. 21:44; Ис. 28:16). Но если мы будем ходить в нем, он сделается в нас источником воды, день ото дня освежающей нас и текущей в жизнь вечную (см. Ин. 4:14).





Эта книга содержит в себе серьёзное предупреждение каждому живущему на земле человеку о приближающемся Божьем суде над нечестием и религиозными системами, отвергшими свет истины. Центральной темой является вопрос: «Какой день на самом деле является «днем Господним» — суббота или воскресенье?» Автор предлагает всестороннее исследование этой темы на основании Библии, а также трудов Э. Дж. Ваггонера и А. Т. Джоунса. Читатель познакомится с библейскими доказательствами в пользу соблюдения субботы, историей воскресного законодательства и его пророческим значением. Книга призвана помочь искренним верующим сделать осознанный выбор в вопросах поклонения, верности Божьему закону и подготовки к скорому Второму пришествию Христа.



Книга посвящена критическому исследованию спиритизма и его влияния на общество, включая научные круги, и особенно церковь. Автор ставит своей целью раскрыть библейскую истину о природе спиритизма, показав его духовную опасность и несовместимость с христианской верой. На основании Священного Писания и размышлений Э. Дж. Ваггонера демонстрируется, что контакт с духами умерших — это на самом деле общение с «бесовскими духами», строго осуждаемое Богом. Книга предупреждает: современный спиритизм — это возрождение древнего колдовства в замаскированной форме, которое отвергается Библией и угрожает духовному здравию верующих.



Тысячи людей познакомились с Иисусом благодаря этой небольшой книге «Шаги ко Христу», по праву названной «настольной книгой христианина». Всего лишь в тринадцати коротких главах вы откроете для себя путь к обретению вечной дружбы с Иисусом. Вы прочитаете о Его любви к вам, о покаянии, вере, духовном возрастании, силе молитвы, о том, что делать с сомнениями и как проводить дни, радуясь своему лучшему другу — Иисусу.



«Желание веков»— это классика Елены Уайт о жизни Иисуса, стоящего в центре человеческой истории. В этой книге автор представляет Его как Того, Кто единственный может удовлетворить самые сокровенные желания человеческого сердца. Она представляет Божественную красоту жизни Спасителя, любовь Бога, явленную в Его Сыне. Новый и славный свет исходит от многих знакомых текстов Писания. Последуйте этими страницами за Иисусом от Его рождения в вифлеемском хлеву до смерти на кресте, славного воскресения и триумфального возвращения на небеса.



Начиная от разрушения Иерусалима и далее описывая преследования христиан в Римской империи, отступничество в Темные века, сияющий свет Реформации и всемирное религиозное пробуждение девятнадцатого века, книга «Великая борьба» переносит нас в будущее — ко Второму пришествию Христа и славе воссозданной земли. В этой книге автор выразительно раскрывает принципы, вокруг которых развернется будущий конфликт, где каждый человек может твердо встать на сторону Бога и Его истины.

## ДОРОГОЙ ДРУГ!

Мы хотим подарить тебе **Библию**, Книгу книг, величайшую книгу на земле, которую верные Божьи дети порой ценой своей жизни сохранили для нас, живущих сегодня. Об этом ты сможешь прочитать в книге **«Великая борьба»**, в которой на основании Слова Божьего и исторических фактов изложен путь христиан в веках. Прошлое, настоящее и будущее откроются тебе в свете великих библейских пророчеств.

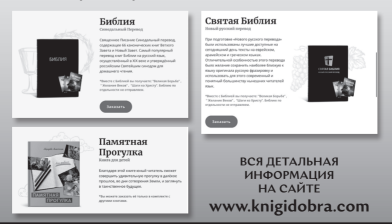
Книга «Желание веков», признанная лучшей в мире книгой об Иисусе Христе, достоверно и глубоко передает Евангелие, открывает потрясающую картину характера, миссии и любви Того, Кто есть Путь, Истина и Жизнь. В хронологическом порядке выстроены в ней события земной жизни Спасителя.

**«Шаги ко Христу»** — это наследие христианства, книга, разошедшаяся миллионными тиражами, в течение более ста лет поддерживающая и наставляющая многих верующих. В ней ясно, просто и глубоко открыт план спасения человека.

**Мы готовы отправить тебе эти книги в подарок**, чтобы облегчить изучение Священного Писания и помочь двигаться вперед по пути познания Бога. Также мы приготовили **книги для детей**, ты сможешь получить их бесплатно с остальными книгами.

Пусть наш любящий всесильный Господь благословит тебя и поддержит, проведет через все жизненные трудности, сохранит и спасет!

С любовью и горячей молитвой обо всех, ищущих свет, волонтерский проект «ДОБРО В КАЖДЫЙ ДОМ»





## www.knigidobra.com

dobrovkdom@mail.ru







8 (915) 607-52-18









# БИБЛИЯ И КНИГИ О ГЛАВНОМ — В ПОДАРОК!



Если вам понравилась эта книга или у вас возникли вопросы, за дополнительной информацией вы можете обратиться по адресу электронной почты: dobrovkdom@mail.ru



+79156075218

Ютуб канал "Добро в каждый дом"



Наш сайт www.knigidobra.com



## Эллет Джозеф Ваггонер **Закон жизни**

Издательство «Перо» 109052, Москва, Нижегородская ул., д. 29-33, стр. 15, ком. 536 Тел.: (495) 973-72-28, 665-34-36 Подписано в печать 30.09.2025. Формат  $60\times90/16$ . Бумага офсетная. Усл. печ. л. 8. Тираж 15 000 экз. 3аказ 1021.

