[bookmark: _GoBack]Тема 2. Точная модель
Небесное святилище — это особое служение, посредством которого Бог обеспечивает спасение от греха и окончательное решение проблем, которые нарушение закона внесло во вселенную. Это то средство, благодаря которому Спаситель может применять на нас благословения искупления, совершённого на Голгофе. Поэтому оно является откровением Евангелия, живой силой Божьей ко спасению от греха. «Посему и может всегда спасать приходящих чрез Него к Богу, будучи всегда жив, чтобы ходатайствовать за них» (Евреям 7:25). 
Это ходатайство осуществляется в небесном святилище, где Христос является Первосвященником. «Главное же в том, о чем говорим, есть то: мы имеем такого Первосвященника, Который воссел одесную престола величия на небесах и [есть] священнодействователь святилища и скинии истинной, которую воздвиг Господь, а не человек» (Евр. 8:1, 2).
Именно благодаря этому служению в небесном святилище, Христос способен полностью спасти всех, приходящих к Богу через Него. Это не означает, что жертва на кресте не играет никакой роли в спасении человека, ибо, несомненно, она фундаментальна. Без высшей и безупречной жертвы Христа не было бы спасения ни для кого; но в то же время необходимо признать, что если бы Христос ни сделал бы больше ничего, кроме как отдав Свою жизнь, — то не до конца были бы исполнены конечные цели в Божьем плане спасения.
Святилище необходимо для спасения
Ходатайственное служение Христа в небесном святилище столь же существенно в Божьем плане избавления от греха, как и смерть Христа на кресте. Это — средство, посредством которого благословения этой жертвы делаются доступными приходящему к Нему. Другими словами, то, что Христос приобрёл через Своё распятие, должно быть применено Тем, Кто имеет власть применить эти жизненно важные элементы жизни до погибающих.
Павел ясно понимал этот принцип, выражая его следующими словами: «Ибо если, будучи врагами, мы примирились с Богом смертью Сына Его, то тем более, примирившись, спасемся жизнью Его» (Римлянам 5:10).
Приобретённое Христом на Голгофе, не принесёт человеку никакой пользы, если оно не будет принесено ему и не будет принято им там, где он находится. Только Иисус Христос, посредством служения Духа, способен совершить эту жизненно важную работу. Поэтому, если бы Христос остался во гробу вместо того, чтобы воскреснуть, взойти на небо и стать Первосвященником небесного святилища, человеческий род был бы потерян настолько же полностью, как если бы Христос вообще не умирал. Голгофа была бы просто бесполезной тратой. «А если Христос не воскрес, то и проповедь наша тщетна, тщетна и вера ваша. Притом мы оказались бы и лжесвидетелями о Боге, потому что свидетельствовали бы о Боге, что Он воскресил Христа, Которого Он не воскрешал, если, [то есть], мертвые не воскресают; ибо если мертвые не воскресают, то и Христос не воскрес. А если Христос не воскрес, то вера ваша тщетна: вы еще во грехах ваших. Поэтому и умершие во Христе погибли» (1 Кор. 15:14-18).
То, что Христос приобрёл на Голгофе, ушло вместе с Ним в гроб. Сатана жаждал и надеялся навеки запереть эти тюремные двери за Спасителем, но Господь, как Победитель смерти и могилы, воскрес, чтобы унести драгоценный дар спасения с Собой в небесное святилище, откуда Он применяет его к тем, кто примет его.
Но Христос приносит не только помилование. Он отнимает эту старую злую природу и устанавливает на её место новую жизненную силу. Затем, день за днём, Он трудится над человеком, в человеке и вместе с человеком, чтобы приготовить его к испытующему рассмотрению суда. В страшный день окончательных расследований небесный Первосвященник представляет Свой завершённый труд на суд Отца, будучи уверен, что то, что Он сделал, выдержит самые строгие нормы праведности — и так оно и будет.
Эта работа охватывает широкий спектр действий и требует применения всей полноты и силы Евангелия. Чтобы это стало возможным, должно быть святилище на небе и первосвященническое служение Христа в этом месте.
Наша необходимая кооперация
Дело, совершаемое Христом в святилище, столь же невидимо для человеческого глаза, как и работа, совершаемая в сердце человека. Но это дело столь же реально и важно, и, несмотря на то что работа, совершаемая в святилище, так удалена и невидима, её должен понимать каждый человек на этой земле, желающий быть спасённым. Это так потому, что человеку отведена роль соработника Христа.
Это не подразумевает, что люди совершают какую-либо часть собственно дела спасения, ибо только Христос может сделать это; но это означает, что искупление должно быть осмысленно принято каждым. Оно даётся тем, кто понимает, что делает и предлагает Христос, и кто предпринимает шаги, указанные Богом в Писании, посредством которых эти благословения становятся их достоянием.
Люди не спасаются в неведении. Именно в нём они погибают, как сказал Иисус: «и познаете истину, и истина сделает вас свободными» (Ин. 8:32). Господь через древнего пророка предупреждал: «Истреблен будет народ Мой за недостаток ведения» (Осия 4:6).
Только модель
Важно понимать, что в служении земного святилища не было никакой заслуги. Оно не могло и не прощало грехи. Поэтому оно не заменяло служение Христа на небе, а лишь указывало на него, раскрывало и объясняло его тем, кто участвовал в его обрядах и служениях. Истинность этого решительно подчёркивается в Писании: «Закон, имея тень будущих благ, а не самый образ вещей, одними и теми же жертвами, каждый год постоянно приносимыми, никогда не может сделать совершенными приходящих [с ними]. Иначе перестали бы приносить [их], потому что приносящие жертву, быв очищены однажды, не имели бы уже никакого сознания грехов. Но жертвами каждогодно напоминается о грехах, ибо невозможно, чтобы кровь тельцов и козлов уничтожала грехи. Посему [Христос], входя в мир, говорит: жертвы и приношения Ты не восхотел, но тело уготовал Мне. Всесожжения и [жертвы] за грех неугодны Тебе. Тогда Я сказал: вот, иду, [как] в начале книги написано о Мне, исполнить волю Твою, Боже. Сказав прежде, что "ни жертвы, ни приношения, ни всесожжений, ни [жертвы] за грех, - которые приносятся по закону, - Ты не восхотел и не благоизволил", потом прибавил: "вот, иду исполнить волю Твою, Боже". Отменяет первое, чтобы постановить второе. По сей-то воле освящены мы единократным принесением тела Иисуса Христа. И всякий священник ежедневно стоит в служении, и многократно приносит одни и те же жертвы, которые никогда не могут истребить грехов. Он же, принеся одну жертву за грехи, навсегда воссел одесную Бога, ожидая затем, доколе враги Его будут положены в подножие ног Его. Ибо Он одним приношением навсегда сделал совершенными освящаемых» (Евр. 10:1-14).
Эти стихи ясно показывают различие между многочисленными служениями и повторяющимися жертвоприношениями святилища Ветхого Завета и единократным совершённым раз и навсегда, искуплением Христа. Последнее, устраняя грех, утверждает праведность, тогда как первые не имеют силы достигнуть этих результатов. Если бы они могли, то перестали бы приноситься, ибо поклоняющиеся, однажды очищенные, не имели бы уже греха в своей жизни. Но невозможно, чтобы кровь тельца или козла искупила грех.
Только Христос обладал жизнью, которая соответствовала жизни и закону Божьему, и потому только Он мог обеспечить искупление за грех. «Ибо нет другого имени под небом, данного человекам, которым надлежало бы нам спастись» (Деяния 4:12).
Более того, только Он имеет положение и власть применять благословения этого искупления, так что только Он, и никто иной, может быть истинным служителем истинного святилища на небесах.
Истинный замысел Бога
Очень важно утвердиться в понимании, что служение земного святилища не было предназначено для прощения греха. Нет ни малейшей правды в утверждении, что Господь создал святилище для этой цели. Оно было установлено в стане и народ был призван участвовать в его служениях ради другой цели.
Святилище Ветхого Завета было воздвигнуто и его служения установлены для того, чтобы открыть детям Божьим действия, совершаемые в небесном святилище, посредством которых и в котором Первосвященник способен: «всегда спасать приходящих чрез Него к Богу» (Евреям 7:25). Оно было: «образом настоящего времени… образом небесного» (Евреям 9:9, 23). «…Тенью будущих благ» (Евреям 10:1).
Эти тексты Писания утверждают два жизненно важных факта:
1. Что святилище не содержало никакого человеческого измышления.
2. Святилище было точной моделью.
1. Никакого человеческого измышления
В планировании строения святилища или его служений не было ни тени человеческого измышления. Бог и только Бог сформировал эти планы, и Моисею было велено построить всё точно по образцу, показанному ему на горе. Ни малейшее отклонение или изменение не допускалось. Следовательно, в этом совершенном наглядном уроке не было изъяна, и в нём нельзя найти никакой ошибки.
Если изучающий Библию встречает в нём элементы, которые, по его мнению, не согласуются с его пониманием плана спасения, то ошибка — в его понимании, а не в наглядном уроке, данном совершенным Богом, Который не ошибается.
· «Когда Моисей должен был строить святилище как жилище для Бога, ему было повелено сделать всё по образцу, показанному ему на горе. Моисей горел рвением к исполнению Божьего дела; у него были самые талантливые и искусные мастера, готовые исполнить все его указания. Но каждый колокольчик, каждый медный плод граната, каждая кисточка, каждая завеса и каждый сосуд в святилище должны были строго соответствовать тому, что ему было показано. Бог призвал его на гору и открыл ему небесные вещи. Господь покрыл его Своей славой, чтобы он мог увидеть образец, и по нему было сделано всё» Э. Уайт, Желание веков, с. 208.
2. Точная модель
Существовала только одна возможная цель установления скинии и её служений. Это было не обеспечение прощения греха и не украшение стана. Это было специфическое назначение: предоставить точное и всестороннее изображение работы, совершаемой Христом как истинным Первосвященником, обладающим властью навеки удалить всякий грех из жизни и обители Своих детей.
Из этих библейских фактов может быть сделан только один вывод: скиния и её служения на земле были действительно достоверными моделями небесного храма и его служений. Иначе быть не могло. Иное заключение было бы абсолютно нелогичным, не говоря уже о страшных обвинениях против характера Бога в тот момент, когда утверждается, что земное не является истинным представлением небесного.
Во вселенной нет существа, которое знало бы структуру и служения небесного святилища лучше Бога, и никто не был бы более способен представить его истинную действующую модель, чем Божественный Учитель. Он ясно сказал, что святилище внизу создано по образцу небесного. Следовательно, если каким-либо образом земная модель отклоняется от небесной, в той же мере Бог вводит нас в заблуждение. Он тогда — лжец, а не Отец истины.
Бог, несомненно, не ввёл нас в заблуждение, но есть те, кто фактически обвиняют Его в этом. Конечно, они не скажут открыто: «Бог — лжец», но по сути делают то же самое, когда отвергают святилище как ненадёжное откровение о небесном храме, его священстве и служении. Тем самым они утверждают — в прямом противоречии с Божьим заявленным намерением, — что Бог дал святилище Ветхого Завета и его служения, которые на самом деле не раскрывают того, что Он обещал через них открыть.
Это совершается протестантскими и католическими церквями, в которых великая весть Евангелия, открытая в служениях святилища, не преподаётся. Некоторые заходят так далеко, что заявляют, будто Писания Ветхого Завета вовсе не предназначены для современных христиан, что они были даны только евреям и утратили силу с появлением новозаветных Писаний.
Разумеется, это ложное рассуждение, ибо первое устроение было могучим откровением истины и положило основание, на котором построено последующее. На самом деле новозаветное Евангелие невозможно правильно понять, если не изучать его вместе с Ветхим Заветом.
Практически это означает следующее: поскольку в земной скинии было два отделения, то два имеются и в небесной. Как в земной скинии существовали два разных вида служения — в первом и во втором отделении соответственно, — так и в небесной. 
Два отделения, два служения
Вывод о том, что должно быть два отделения и два служения, основан на Божьем утверждении, что в земном святилище Он дал истинное изображение небесного святилища. Следовало бы ожидать, что писатели Нового Завета будут учить в гармонии с этим принципом. Павел определённо делает это, как подтверждает следующий отрывок: «И первый завет имел постановление о Богослужении и святилище земное: ибо устроена была скиния первая, в которой был светильник, и трапеза, и предложение хлебов, и которая называется "святое". За второю же завесою была скиния, называемая "Святое-святых", имевшая золотую кадильницу и обложенный со всех сторон золотом ковчег завета, где были золотой сосуд с манною, жезл Ааронов расцветший и скрижали завета, а над ним херувимы славы, осеняющие очистилище; о чем не нужно теперь говорить подробно. При таком устройстве, в первую скинию всегда входят священники совершать Богослужение; а во вторую - однажды в год один только первосвященник, не без крови, которую приносит за себя и за грехи неведения народа. [Сим] Дух Святый показывает, что еще не открыт путь во святилище, доколе стоит прежняя скиния. Она есть образ настоящего времени, в которое приносятся дары и жертвы, не могущие сделать в совести совершенным приносящего, и которые с яствами и питиями, и различными омовениями и обрядами, [относящимися] до плоти, установлены были только до времени исправления. Но Христос, Первосвященник будущих благ, придя с большею и совершеннейшею скиниею, нерукотворенною, то есть не такового устроения, и не с кровью козлов и тельцов, но со Своею Кровию, однажды вошел во святилище и приобрел вечное искупление» (Евр. 9:1-12).
Павел здесь даёт самое краткое и ясное описание земного святилища, его предметов и его служений. Затем, самым простым и ясным языком, каким только можно написать, он заявляет, что оно было «образ настоящего времени …».
Образ — это точное представление того, что он символизирует. Следовательно, Павел недвусмысленно передаёт мысль, что так же, как первоначальная скиния, будучи образом, содержала два отделения и два различных служения, так и небесная содержит то же самое.
Чтобы усилить это, достаточно рассмотреть стих 24: «Ибо Христос вошел не в рукотворенное святилище, по образу истинного устроенное, но в самое небо, чтобы предстать ныне за нас пред лице Божие» и его употребление выражения «святые места» (стих 24, пер. KJV), используемого Павлом при описании небесного святилища. Это не столь очевидно в cинодальном переводе, где в Евреям 9:8 слова «во святилище» («святое святых, святейшее», пер. KLV) используются как перевод выражения «ta hagia». Однако «ta hagia» буквально означает «святые места» — во множественном числе.
Применение этого выражения к небесному святилищу ясно показывает, что Павел знал, что в небесном святилище есть более чем одно отделение или святое место, — так же, как это было и в земном.
Подобным же образом Иоанн описывает в Откровении видение, данное ему, в котором Христос служит одесную Бога в первом отделении небесного святилища. Он видел Отца, сидящего на престоле, и перед Ним — семь светильников огненных, что ясно указывает на расположение сцены в первом отделении небесного святилища: «После сего я взглянул, и вот, дверь отверста на небе, и прежний голос, который я слышал как бы звук трубы, говоривший со мною, сказал: взойди сюда, и покажу тебе, чему надлежит быть после сего. И тотчас я был в духе; и вот, престол стоял на небе, и на престоле был Сидящий; и Сей Сидящий видом был подобен камню яспису и сардису; и радуга вокруг престола, видом подобная смарагду. И вокруг престола двадцать четыре престола; а на престолах видел я сидевших двадцать четыре старца, которые облечены были в белые одежды и имели на головах своих золотые венцы. И от престола исходили молнии и громы и гласы, и семь светильников огненных горели перед престолом, которые суть семь духов Божиих; и перед престолом море стеклянное, подобное кристаллу; и посреди престола и вокруг престола четыре животных, исполненных очей спереди и сзади» (Откр. 4:1-6).
Когда Господь продолжал открывать Иоанну развивающиеся события будущих веков, его ум был перенесён ко времени, когда мёртвые должны быть судимы, святые вознаграждены, а нечестивые поражены. Тогда храм Божий был открыт во второе отделение, позволяя ему увидеть ковчег завета Божия: «И рассвирепели язычники; и пришел гнев Твой и время судить мертвых и дать возмездие рабам Твоим, пророкам и святым и боящимся имени Твоего, малым и великим, и погубить губивших землю. И отверзся храм Божий на небе, и явился ковчег завета Его в храме Его; и произошли молнии и голоса, и громы и землетрясение и великий град» (Откр. 11:18, 19).
Подтверждение того, что это были виды первого и второго отделений, дано в следующем отрывке: 
· «Как уже было сказано, земное святилище было построено Моисеем по образцу, показанному ему на горе. Оно было «образом настоящего времени, в которое приносятся дары и жертвы»; его два отделения были «образами небесного»; Христос, наш великий Первосвященник, есть «есть священнодействователь святилища и скинии истинной, которую воздвиг Господь, а не человек» (Евреям 9:9, 23; 8:2). Когда апостолу Иоанну в видении было позволено увидеть храм Божий на небе, он увидел там «семь светильников огненных», горящих пред престолом. Он видел ангела, держащего «золотую кадильницу; и дано было ему множество фимиама, чтобы он с молитвами всех святых возложил его на золотый жертвенник, который пред престолом» (Откровение 4:5; 8:3). Здесь пророку было позволено увидеть первое отделение небесного святилища; и он увидел там «семь светильников огненных» и «золотой жертвенник», представленные золотым светильником и жертвенником курений в земном святилище. Затем «отверзся храм Божий на небе» (Откровение 11:19), и он взглянул за внутреннюю завесу, в Святое святых. Здесь он увидел «ковчег завета Его» (Откровение 11:19), представленный священным ковчегом, сделанным Моисеем для хранения закона Божьего» Э. Уайт, Патриархи и пророки, с. 356.
Моисей сделал земное святилище «по образцу, им виденному». Павел говорит, что «скиния и все сосуды Богослужебные» были «образами небесного» (Деяния 7:44; Евреям 9:21, 23). А Иоанн говорит, что он видел святилище на небе. Святилище, в котором Иисус ходатайствует за нас, является великим оригиналом, копией с которого было построенное Моисеем святилище» Там же, с. 357.
Ограничения земного святилища
Однако, придерживаясь этой позиции, нельзя доводить дело до крайности, ибо необходимо учитывать ограниченность любой модели в её способности отразить реальность.
Например, скиния, воздвигнутая и перенесённая через пустыню, была весьма малой постройкой по сравнению со зданием на небесах, которое способно вместить: «тьмы тем и тысячи тысяч» (Откр. 5:11, см. Дан. 7:10)
Если бы израильтянам было предписано возвести сооружение, вполне отражающее этот аспект, они не смогли бы ни построить, ни перенести его. Поэтому величественное величие небесного, почти не отображено в земном святилище.
Другой проблемой, с которой Господь столкнулся, создавая модель, точную во всех деталях, было то, что на земле не существовало ни одного священника, который мог бы постоянно служить в личном присутствии Бога. По этой причине Господь был вынужден пребывать большую часть времени в Святом святых земного святилища.
Это привело как адвентистов, так и протестантов к убеждению, что в небесном святилище Бог находится исключительно во Святом святых. Основываясь на этом ошибочном предположении, многие адвентисты — правильно помещая Христа в святилище до 1844 года, ошибочно ограничивали Отца внутренним отделением, то есть Святое святых — и делали вывод, что Отец и Сын были разделены до начала окончательного искупления.
Протестанты же, правильно понимая, что когда Христос: «совершив Собою очищение грехов наших, воссел одесную (престола) величия на высоте» (Евр. 1:3) — ошибочно заключили, что в небесах нет служения в первом отделении, ибо, по их взгляду, Христос направился прямо во Святое святых, где, как они также ошибочно полагали, Отец пребывал всегда.
Настоящая истина такова: наш великий Первосвященник и Его Отец находились вместе в Святом до 1844 года, после 1844 года Отец вошёл первым в Святое святых, чтобы приготовить брак. Вскоре после этого Иисус последовал за Своим Отцом во второе отделение, где Они оба находятся в настоящее время. Эти факты ясно изложены в Писании.
1. Как уже говорилось в этой главе, в Откровении 4:1 — 5:14 Иоанну дана была картина служения в первом отделении небесного святилища, где он видел и Отца, и Сына, во Святом.
2. В Иезекииля 1:1–28 Господь показал нам Свой престол, который не закреплён на одном месте, но способен перемещаться со скоростью молнии от одного края неба до другого. Поэтому для Отца нетрудно перейти из одного отделения в другое, особенно когда у Него не было причины отделять Себя от Своего возлюбленного Сына, оставаясь в Святом святых, в то время как Иисус совершал служение в другом отделении святилища.
3. В Данииле 7:9–10 живо изображена подготовка к началу суда и величественный вход Вседержителя во Святое святых в то время, когда должен был начаться суд: «Видел я, наконец, что поставлены были престолы, и воссел Ветхий днями; одеяние на Нем было бело, как снег, и волосы главы Его — как чистая волна; престол Его — как пламя огня, колеса Его — пылающий огонь. Огненная река выходила и проходила пред Ним; тысячи тысяч служили Ему и тьмы тем предстояли пред Ним; судьи сели, и раскрылись книги» (Дан. 7:9, 10).
Ещё более подробно этот переход описан в следующем замечательном свидетельстве:
· «Я увидела престол, и на нём сидели Отец и Сын… Я увидела, как Отец поднялся с престола и на огненной колеснице вошёл во Святое Святых за завесу и сел. Тогда Иисус поднялся с престола, большая часть склонившихся в молитве людей встала вместе с Ним. Я не видела ни одного луча света, который исшел бы от Иисуса и озарил беспечную толпу после того, как Он встал с престола, — эти люди остались в полной тьме. Те, кто встал, когда встал Иисус, не сводили с Него глаз, когда Он сошёл с престола и повёл их немного вперёд. Тогда Он поднял Свою правую руку, и мы услышали Его прекрасный голос: «Ожидайте здесь; Я иду к Отцу, чтобы получить царство; сохраняйте одежды ваши незапятнанными, и вскоре Я вернусь со свадьбы и возьму вас к Себе». Тогда облачная колесница с колёсами, подобными огню, окружённая ангелами, подошла туда, где был Иисус. Он вошёл в колесницу и был перенесён во Святое святых, где восседал Отец. Там я увидела Иисуса, Великого Первосвященника, стоящего перед Отцом» Э. Уайт, Ранние произведения, с. 54–55.
В этом свидетельстве Отец и Сын впервые представлены вместе — во Святом. Затем, по окончании 2300 дней, Всемогущий оставил это отделение и перешёл во Святое святых. Так в действительности и произошло, хотя естественные ограничения, присущие земному святилищу, делали невозможным изобразить каждую деталь, но насколько это было возможно — за исключением одной или двух деталей, — святилище является весьма точной моделью небесного. Оно открывает, где находится Спаситель в каждый момент времени, ясно показывает, что Он делает ради нас, и наставляет, что мы должны делать, чтобы получить всецело достаточные благословения этого служения.
Из этого следует, что все, кто желает получить жизнь вечную, особенно в эти последние дни, когда для встречи со Христом без прохождения через могилу требуется особая работа очищения и приготовления, должны обладать необычайно ясным, всесторонним и точным знанием ходатайственного служения Христа на небесах.
Это невозможно, если данное Богом средство для понимания этого, а именно земная скиния, не станет предметом серьёзного и постоянного размышления. Это средство дано для уверения нас в вечной жизни. Следовательно, искупление зависит от многих часов, посвящённых изучению этой наиважнейшей темы.
· «Сатана изобретает бесчисленные ухищрения, чтобы занять наши мысли и отвлечь их от того дела, с которым мы должны быть знакомы лучше всего. Князь-обольститель ненавидит великие истины, (1) раскрывающие искупительную жертву и (2) всемогущего Ходатая. Он знает, что для него всё зависит от того, удастся ли ему отвлечь разум людей от Иисуса и Его истины. Те, кто желает разделить благословения ходатайственного служения Спасителя, не должны допускать, чтобы что-либо мешало их обязанности «совершать святыню в страхе Божием». Драгоценные часы вместо того, чтобы посвящать их удовольствиям, хвастовству или стремлению к наживе, должны быть посвящены серьёзному, молитвенному изучению Слова истины. Тема святилища и следственного суда должна быть ясно понята народом Божьим. Всем необходимо лично знать положение и служение своего великого Первосвященника. Иначе им будет (1) невозможно проявлять веру, столь важную в это время, или (2) занимать то положение, которое Бог предназначил им. Каждый человек может либо спасти, либо погубить свою душу. Дело каждого ожидает рассмотрения на суде Божьем. Каждый должен встретиться лицом к лицу с великим Судьёй. Как важно, чтобы всякий ум часто созерцал ту торжественную сцену, когда сядет суд и откроются книги, когда каждому, как и Даниилу, надлежит получить свой жребий в конце дней» Великая борьба, с. 488. 
«Все, кто получил свет по этим вопросам, должны свидетельствовать о великих истинах, которые Бог вручил им. Небесное святилище — это самый центр дела Христа ради людей. Оно касается каждой живущей на земле души. (1) Оно раскрывает план искупления, (2) ведя нас к самому концу времени и (3) открывая победоносный итог борьбы между праведностью и грехом. Чрезвычайно важно, чтобы все основательно исследовали эти вопросы и могли дать ответ всякому, требующему отчёта в их уповании» Там же.
«Ходатайственное служение Христа за человека в небесном святилище столь же существенно для плана спасения, как и Его смерть на кресте. Своей смертью Он начал ту работу, для завершения которой Он вознесся на небо после Своего воскресения. Мы должны верой войти за завесу, «куда предтечею за нас вошел Иисус» (Евреям 6:20). Там отражается свет с Голгофского креста. Там мы можем получить более ясное понимание тайн искупления. Спасение человека совершено ценою бесконечной жертвы для небес; принесённая жертва соразмерна глубочайшим требованиям нарушенного Божьего закона. Иисус открыл путь к престолу Отца, и посредством Его ходатайства искреннее стремление всех, приходящих к Нему с верой, может быть представлено пред Богом» Там же, с. 489.

