Тема 3. «И буду обитать в них»
Именно через святилище обеспечивается полное спасение: «Посему и может всегда спасать приходящих чрез Него к Богу, будучи всегда жив, чтобы ходатайствовать за них» (Евреям 7:25).
В небесном святилище это служение совершается шаг за шагом, переходя от стадии к стадии, пока не будет завершено дело восстановления и пока святые не будут приготовлены вновь войти в Эдем. Следовательно земная скиния должна — и действительно — всесторонне открывать природу и прогресс этого служения на небе. Она сообщает народу Божьему, как ничто иное, какое положение им следует занимать и какие шаги предпринимать, чтобы идти в ногу с делом Христа.
Она делает больше, чем просто показывает, что необходимо совершить, чтобы удостоиться места в вечном мире. Она также демонстрирует в образной форме, каким должен быть христианин в этом мире. Бог желает обитать в храме человеческого тела так же, как Он обитал тогда в материальном здании. Так с величайшей ясностью утверждается принцип: «Христос в вас, упование славы» (Кол. 1:27).
Земная скиния и её служения удовлетворяют разнообразные нужды:
1. Она представляет перед верующим ясную картину того, как Божественное и человеческое должны быть соединены в нём, позволяя человеку увидеть, что нет причин бояться, будто из-за того, что он обременён, падшей греховной плотью, он не сможет соблюдать Божьи заповеди и стать пригодным для общества ангелов.
2. Она показывает, каким образом служения в этом строении осуществляли последовательные дела оправдания и освящения.
3. Она явно открывает устройство небесного святилища и служение в нём, которые делают действенным то, что земная скиния только предвосхищала.
Естественной отправной точкой для изучения этих различных аспектов является скиния как откровение того, каким по Божьему замыслу, должен быть христианин, живущий на земле, в своей жизни и служении. Отсюда исследование продвинется к раскрытию того, как этот стандарт, может быть достигнут, и далее — ко всей полноте дела Христа на небе.

Когда Бог повелел Моисею построить скинию в пустыне, Он ясно указал цель, ради которой даёт это поручение. Он сказал: «И устроят они Мне святилище, и буду обитать посреди их» (Исх. 25:8).
Позднее Он сказал: «И поставлю жилище Мое среди вас, и душа Моя не возгнушается вами; и буду ходить среди вас и буду вашим Богом, а вы будете Моим народом» (Лев. 26:11, 12).
Бог никогда не намеревался, чтобы из этих слов они сделали вывод, что Его присутствие среди них должно ограничиваться шатровой постройкой посреди их физического стана. Он желал, чтобы они увидели в этом здании и Его Божественном Обитателе образ их собственной жизни, после чего они предприняли бы необходимые шаги, чтобы позволить Богу войти в их сердца. И тогда, обитая в реальной жизни каждого человека, Бог в самом полном и истинном смысле обитал бы среди них.
Павел — благодаря своему глубокому духовному прозрению — понимал, что на самом деле говорил Бог, и знал, чего Он желал, чтобы израильтяне увидели и сделали. Это становится ясным из того, как Павел цитирует Левит 26:11–12 во 2 Коринфянам 6:16: «Какая совместность храма Божия с идолами? Ибо вы храм Бога живаго, как сказал Бог: вселюсь в них и буду ходить в них; и буду их Богом, и они будут Моим народом».

	«И поставлю жилище Мое среди вас, и душа Моя не возгнушается вами; и буду ходить среди вас и буду вашим Богом, а вы будете Моим народом» (Лев. 26:11, 12).
	«Какая совместность храма Божия с идолами? Ибо вы храм Бога живаго, как сказал Бог: вселюсь в них и буду ходить в них; и буду их Богом, и они будут Моим народом» (2 Коринфянам 6:16)



Павел утверждает, что когда Бог в Ветхом Завете говорил, что Он будет обитать среди них, Он на самом деле говорил, что Он вселится в них и будет обитать в них. Можно спросить, почему Бог не употребил слово «в» вместо «среди», ведь оно точнее выражало бы Его намерение? Но это не представляет трудности, ибо Бог не может обитать среди народа, если Он не пребывает в нём. Это основополагающий принцип Евангелия, который они, через образовательные возможности святилища и его служений, были вполне способны понять. Поэтому слово «среди» было вполне достаточным, чтобы передать весть.
Ко времени Павла тьма заблуждений настолько сгущалась над исповедующими христианами, что они уже не могли ясно видеть, что Бог может обитать среди них только тогда, когда Он обитает в них. То же самое верно и в наше время.
В свои дни Павел должен был трудиться очень усердно и часто без успеха, чтобы научить людей принципу обитания (пребывания) Бога в них как единственной надежды славы. Господь видел глубину проблемы и потому поручил могучему апостолу особые откровения этой истины вместе с личным поручением сделать эту тайну известной всем.
О Церкви Павел писал: «Которой сделался я служителем по домостроительству Божию, вверенному мне для вас, чтобы исполнить слово Божие, тайну, сокрытую от веков и родов, ныне же открытую святым Его, Которым благоволил Бог показать, какое богатство славы в тайне сей для язычников, которая есть Христос в вас, упование славы, Которого мы проповедуем, вразумляя всякого человека и научая всякой премудрости, чтобы представить всякого человека совершенным во Христе Иисусе; для чего я и тружусь и подвизаюсь силою Его, действующею во мне могущественно» (Кол. 1:25-29).
Христос в вас — это тайна. Она не может быть полностью объяснена, но может быть пережита; более того, она должна быть пережита, если человек желает получить спасение. И она может быть понята на практическом уровне. Когда её постигают, это — прекрасная и действенная истина. Это Божий путь — и единственный законный путь — вернуть человека в небесную семью. Поэтому её должен понять каждый, кто стремится к освобождению от греха и греховного мира.
Существует популярная современная теология, которая обещает всем место на небе, если только верующий находится во Христе, при этом отвергая принцип Христа в вас. Это учение содержит лишь пустое обещание, ибо никто не войдёт на небо, если Христос не сформирован в нём, ибо именно это — упование славы. Учение о том, что верующий должен быть во Христе, имеет своё законное место, но оно не может быть всей истиной: это лишь часть целого для обеспечения полного избавления.
«Христос в вас» — это тайна Божья. Тайны нелегко понимать, и некоторые из них никогда не раскрываются людям. Но эта тайна не может быть понята ни одним разумным существом, если его ум не освещён Святым Духом. Трудность возникает из-за того, что трудно постичь, как Христос может быть живой, действующей Личностью на небе и одновременно быть в множестве людей на земле.
Эта трудность ещё более возрастает, когда вспоминают, что Христос остаётся Человеком в небесном святилище. Когда Бог дал Его человечеству, это был дар, который никогда не будет отнят. Вечно Христос останется Богом во плоти. Даже будучи бессмертной и святой, Его человеческая природа накладывает определённые ограничения на Него — как часть бесконечной и вечной Жертвы, которую Он принёс, чтобы спасти вселенную от разрушительного намерения греха.
Смущённые кажущейся невозможностью того, что Человек Христос Иисус может находиться на небесах, на расстоянии миллионов световых лет, и одновременно — в тысячах людей на земле, многие отказались от убеждения, что Христос действительно и лично обитает в каждом истинно рождённом свыше христианине, и свели эту истину к простой фигуре речи.
Это крайне прискорбно, ибо когда Библия говорит о Христе в вас — уповании славы — она говорит истину. В буквальном смысле Христос должен быть в человеке, если он желает иметь уверенную надежду войти в славные обители. И учение о святилище подтверждает эту великую истину.
[bookmark: _GoBack]Прежде чем исследовать это на основании свидетельств, представленных в святилище, полезно понять тот же свет через принцип семени. Когда это будет осознано, весть святилища прозвучит гораздо более мощно и отчётливо. На то есть веская причина. Она заключается в том, что принцип семени был дан Богом, чтобы научить людей и ангелов тайне Божьей ещё до того, как святилище было предоставлено для той же цели.
Принцип семени был установлен при первоначальном творении земли. Бог установил закон, что всякая жизнь на этой земле — за исключением некоторых очень простых одноклеточных форм, таких как амёба, — начинается с семени. Мгновенное размышление о различных формах жизни быстро покажет, что каждая из них началась с семени. Взгляните на траву, деревья, птиц, рыб, бабочек, животных, пресмыкающихся и людей.
Некоторые могут возразить, что определённые деревья начинают своё развитие через отводки[footnoteRef:1] или прививки[footnoteRef:2], а значит, в этих случаях семя не участвует. Однако материал, используемый для отводки или прививки, сам произошёл из семени. [1:  Отводки — это способ размножения растения путём укоренения его побега, пока он ещё остаётся соединённым с материнским растением.]  [2:  Прививка — это пересадка части одного растения (привоя) на другое (подвой), чтобы они срослись и продолжали расти как единое целое.] 

Установление этого нерушимого закона на земле было чем-то новым, по крайней мере в отношении размножения человека. Сотворённые жители небес не умножаются посредством внедрения семени. Христос ясно заявил это, когда спорил с неверующими иудеями. Он сказал: «Заблуждаетесь, не зная Писаний, ни силы Божией, ибо в воскресении ни женятся, ни выходят замуж, но пребывают, как Ангелы Божии на небесах» (Матф. 22:29, 30).
Это подтверждено в духе пророчества:
· «Сегодня есть люди, которые выражают убеждение, что на новой земле будут браки и рождение детей, но те, кто верит Писанию, не могут принимать такие учения. Учение о том, что на новой земле будут рождаться дети, не является частью «вернейшего пророческого слова». Слова Христа слишком ясны, чтобы их можно было понять неправильно. Они раз и навсегда должны положить конец вопросу о браках и рождаемости на новой земле. Ни те, кто будет воскрешён из мёртвых, ни те, кто будет преобразован, не увидев смерти, не будут жениться или выходить замуж. Они будут как ангелы Божьи, члены царской семьи» . Уайт, Медицинское служение, с. 99.
Таким образом, откровение, данное вдохновением, удостоверяет, что ангелы не обладают способностями размножения. Они были сотворены так же, как Адам и Ева — полностью зрелыми существами, без опыта роста от младенчества к зрелости. Каждый из них был непосредственным творением Творца. С каким глубоким интересом ангелы должны были наблюдать за введением этого нового порядка вещей.
· «Всё небо с глубоким и радостным интересом наблюдало за созданием мира и человека. Люди были новым и отличным от других видом (порядком) существ. Они были созданы «по образу Божию», и намерение Творца состояло в том, чтобы они населили землю» Э. Уайт, Ревью энд Геральд, 11 февраля 1902.
Мы не можем быть уверены в полной мере в том, что означает принадлежность человека к новому и отличному виду, кроме несомненного факта, что ему была дана способность к размножению. И этого достаточно, чтобы понять особую цель, ради которой был создан человек, и почему, когда эти цели будут достигнуты, процесс размножения прекратится. Как подтверждает приведённое выше утверждение, на новой земле не будет рождения детей. Человеческая семья, предназначенная для вечного мира, будет полностью сформирована прежде, и после этого новые члены добавляться не будут.
Введение во вселенную чего-то нового — и при этом временного — указывает на возникновение потребности, которой прежде не было. Бунт сатаны ударил в самое сердце Божьей системы правления, бросив тень подозрения на уникальное положение и власть Христа. Безопасность вселенной и гармоничное эффективное действие Божественного правления зависели от ясного понимания всеми небожителями тайны Божьей, сокрытой во Христе.
Пришло время, когда Люцифер, ослеплённый гордостью, утратил способность видеть то, что Бог сделал в и через Христа. Единственным возможным исходом стало открытое и решительное восстание против Бога, и в этом восстании он перешёл точку невозврата. Стремясь привлечь на свою сторону всё население вселенной, он направил свою атаку против тайны Божией во Христе. Поэтому стало необходимым, чтобы Бог дал дополнительное разъяснение этой жизненно важной истины, чтобы ангелы могли лучше понять, почему Христос занимал Своё положение и почему никто другой не мог разделить его с Ним.
Что же представляет собой это уникальное положение Христа и как сотворение человека послужило откровением Его роли и служения, превосходящим всё, что было дано прежде?
Как Верховный Правитель вселенной, Бог — в силу Своего бесконечного характера любви — установил форму правления, предназначенную дать полную свободу, неограниченные возможности развития, совершенное счастье и мир всем Своим творениям. Поскольку сотворённые существа не являются самопроисходящими и самоподдерживающимися, они не могут иметь ничего из этого вне Бога. Бог — Источник всего, и люди, как и другие жители вселенной, являются зависимыми творениями. Их существование напрямую зависит от непрерывного и неизменного поступления жизненной силы из Источника, способного её давать. Только небесное Трио — Отец, Сын и Святой Дух — будучи полностью самосущими, способны вливать новую жизненную силу во всех созданных существ.
Ни одно созданное разумное существо не может до конца постичь и даже оценить Божьи возможности. Однако смутное представление можно получить, изучая необъятность вселенной и пытаясь измерить силу, необходимую для поддержания её работы на самом высоком уровне активности. Какой же огромный поток энергии должен исходить от Бога каждое мгновение, чтобы поддерживать всё это.
Подумайте о солнце, которое горит с неуменьшающейся интенсивностью, век за веком. Люди способны вычислить, сколько энергии оно испускает каждый день. Количество выделяемой энергии огромно, однако это — лишь одно из меньших светил. Каждое из буквально миллиардов солнц одновременно и непрерывно получает энергию от Бога, Источника всей жизни и силы. Насколько же бесконечной должна быть сила Божья, чтобы делать это, не истощаясь ни на йоту.
И чем яснее осознаётся необъятность Божьей силы, тем отчётливее видна разница между Его безграничной способностью и ограниченностью любого созданного творения. Даже самый светлый ангел, каким был Люцифер, не может даже хоть как-то сравниться с Всемогущим Источником.
И эта почти бесконечная пропасть между Творцом и Его творениями породила проблему, которую необходимо было решить, если последние должны были жить, существовать и достигать полного удовлетворения в жизни. Ни ангелы, ни люди не могли непосредственно входить в Божье присутствие, ибо не могли вынести величественной силы, окружающей Его. И всё же должна была существовать связь между Ним и ими, иначе они не могли бы жить.
Очень простая, хотя и ограниченная иллюстрация этого встречается в подаче электричества в современные дома. В доме находятся различные приборы — стиральные машины, сушилки, плиты. Ток, идущий от электростанции, имеет напряжение 110 000 вольт и более. Если бы такой ток был подключён напрямую к домашним приборам, они были бы уничтожены. Чтобы решить эту проблему, в линию включаются трансформаторы, понижающие мощность до уровня, который машины могут безопасно использовать. Другого решения быть не может.
Бог использовал тот же принцип, чтобы преодолеть пропасть между Собой и Своими творениями. Он предусмотрел в Иисусе Христе совершенный соединитель, связующее звено, чтобы сила, достигающая Его народа, могла быть получена ими в полной безопасности. Это единственный путь, потому что Бог не мог уменьшить исходящий от Него поток энергии, чтобы устранить препятствие для прямого доступа к Нему, ибо вся вселенная зависит от того, чтобы этот поток поддерживался на весьма высоком уровне.
В премудром, благодетельном и справедливом правлении Бога каждому существу назначается то положение, для которого оно пригодно. Отец в полной мере квалифицирован быть Источником, но Он не приспособлен быть соединителем, связующим звеном. Не был таким и Христос поначалу. Спаситель так же вечно предсуществовал и самосуществовал, как и Отец. Был момент, когда Он был в положении Бога — в том же смысле, в каком Всемогущий был, есть и будет. Если бы Христос остался таким, каким Он был изначально, Он никогда не смог бы исполнить роль соединителя, ибо для этого положения необходимо обладать двумя жизнями — жизнью Творца и жизнью творения.
Когда первые творческие дела были завершены, возникла нужда в соединителе, связующем звене. Для Бога это не стало неожиданностью, ибо Он знал о необходимости этого ещё до начала творения. Прежде создания первого мира и его жителей Божественные Личности заключили вечное намерение во Христе, что Он, приняв на Себя образ и жизнь ангела, не утратив Своей вечной Божественности, станет вечно пригодным чтобы исполнять роль соединителя, связывающего звена.
Это облачение Бога-Творца в тело и последующие сопутствующие ограничения сотворённого существа — по истине есть тайна Божья. Она непостижима, но остаётся фактом, который должен быть принят верой. Эта истина жизненно важна для спасения, ибо упование славы есть Христос в вас. Поэтому Бог многократно открывал её как словом, так и делом, и святилище — одно из сильных свидетелей этой истины.
Итак, тайна Божия началась не тогда, когда Христос пришёл на эту землю, облечённый человеческой плотью и кровью. Это было лишь продолжением и расширением того, что Бог извечным намерением осуществил во Христе Иисусе. Прежде этого проявления тайны Божьей на земле та же тайна уже была установлена на небесах, когда Христос, в бесконечно далёкий момент вечности, принял образ ангелов, чтобы стать совершенным соединителем, связующим звеном между Творцом и творением.
Именно эта тайна стала камнем преткновения для Люцифера, когда его гордость ослепила его для восприятия духовной истины. Именно потому, что Люцифер стал выдвигать сомнения и вопросы относительно Божьего чудного обеспечения для Его творений, Бог создал мужчину и женщину как наглядный урок, чтобы показать принцип, по которому из двух объединённых жизней, вступивших в брак, возникает третья, несущая жизнь обоих.
Чтобы две жизни произвели третью, состоящую из обоих, принцип семени стал законом, по которому в этом мире начинается вся жизнь. И этим же путём Христос может быть в каждом истинном ребёнке Божьем и в то же время находиться на небесах.
В каждом зачатом ребёнке это чудо повторяется. К сожалению, немногие способны увидеть в этом явлении дивную тайну, которой оно является по Божественному замыслу. Те, кто смотрит дальше наглядного урока — к истинам, которые Бог желает через него открыть — не будут иметь трудности в понимании того, как Христос может быть в каждом верующем, в то время как Сам Он пребывает далеко на небе.
Когда земной отец передаёт своё семя и рождаются дети, верно говорится, что он — в тех детях. Никто не понимает это так, будто он физически находится в их теле, но как то, что он в них через процесс внедрения семени, его прорастания и роста. Он в них, хотя может быть географически удалён от них настолько, насколько это возможно на земле.
Так и Христос пребывает в Своих детях. Поэтому Он может быть одновременно в миллионах, хотя географически Сам находится далеко. В семени заключена вся жизнь носителя семени, следовательно, имеющий семя Христа имеет Его жизнь. Это и есть — упование славы.
Когда Бог повелел Израилю построить святилище, Его целью было обитать не только среди них, но и в них. А это возможно лишь через брак человеческого с Божественным, в результате которого Божественное семя внедряется в человеческого получателя, и жизнь Христа вновь рождается в верующем.

