Тема 4. Внутреннее пребывание Святого Духа
Посредством внедрения, вселения Своего Божественного семени, посредством Духа Святого, Христос пребывает в верующем, и в этом — надежда славы. Ради осуществления этого все силы неба соединяют свою мудрость и свои действия, дабы те, кто желает, могли обрести уверенность в вечной жизни.
Одной из этих всемогущих сил является третья Личность Божества — Святой Дух. Он играет столь же необходимую роль в спасении человека, как и Сам Спаситель.
Из Трёх Личностей Божества о Святом Духе нам сказано меньше всего. Об Иисусе Христе, поскольку Он пришёл и видимо обитал среди людей, мы знаем больше всех. Его Отец также стал для нас известен благодаря тому чудесному откровению, которое Христос дал о Нём.
Но Святой Дух остаётся в значительной мере окружённым тайной — настолько, что многие задаются вопросом, является ли Он, в действительности, Личностью. Они представляют Его не более чем действенной силой Бога, энергией, исходящей от Предвечного Отца.
Поэтому крайне важно, приступая к любому исследованию о Святом Духе, узнать всё, что было открыто о Нём, тщательно избегая каких-либо предположений в тех областях, где Бог ещё не даровал нам света.

Исследование Божественных откровений о Святом Духе должно начинаться с тех, которые устанавливают, Кто Он есть. Хотя писатели Библии ни разу прямо не говорят, что Он — Личность, они, будучи под Божественным вдохновением, приписывают Ему свойства, которые могут принадлежать только личности.
1. Написано, что Он был огорчён, опечален и благоволил: 
- «Но они возмутились и огорчили Святаго Духа Его» (Ис. 63:10).
- «И не оскорбляйте Святаго Духа Божия, Которым вы запечатлены в день искупления» (Ефс. 4:30).
- «Ибо угодно Святому Духу и нам не возлагать на вас никакого бремени более, кроме сего необходимого» (Деян. 15:28).
2. Также написано, что Он способен говорить, призывать и поручать:
- «Когда они служили Господу и постились, Дух Святый сказал: отделите Мне Варнаву и Савла на дело, к которому Я призвал их» (Деяния 13:2).
- «Дух же ясно говорит, что в последние времена отступят некоторые от веры, внимая духам обольстителям и учениям бесовским» (1 Тимофею 4:1).
3. Он направляет, слышит, показывает, обличает, учит, свидетельствует и раздаёт духовные дары каждому по Своей воле:
- «Когда же приидет Он, Дух истины, то наставит вас на всякую истину: ибо не от Себя говорить будет, но будет говорить, что услышит, и будущее возвестит вам… Он, придя, обличит мир о грехе и о правде и о суде» (Иоанна 16:13).
- «Утешитель же, Дух Святый, Которого пошлет Отец во имя Мое, научит вас всему и напомнит вам все, что Я говорил вам» (Иоанна 14:26).
- «Когда же приидет Утешитель, Которого Я пошлю вам от Отца, Дух истины, Который от Отца исходит, Он будет свидетельствовать о Мне» (Иоанна 15:26).
- «Все же сие производит один и тот же Дух, разделяя каждому особо, как Ему угодно» (1 Коринфянам 12:11).
Если бы Святой Дух был лишь силой, исходящей от Бога, то Он не обладал бы всеми этими качествами, потому что сила сама по себе совершенно неразумна. Электричество, например, — сила, которая приходит от Бога, но, поскольку оно не является личностью, оно не может мыслить, огорчаться, учить, слышать, направлять или проявлять волю.
Личность существует там, где присутствуют следующие три способности:
1. Физическая сила (способность действовать).
2. Интеллект (разум), вместе со способностью рассуждать и проявлять волю
3. Эмоциональная природа со способностью радоваться, огорчаться, разочаровываться и т. д.
Всё можно проверить по этим простым критериям. Как уже упоминалось, электричество обладает силой, но лишено интеллекта и эмоций. Следовательно, это не личность.
Животные имеют силу и эмоции, но им недостаёт царственной способности рассуждения. Поэтому они тоже не личности. Люди обладают всеми тремя свойствами — силой, разумом и эмоциями — и, следовательно, являются личностями.
Нетрудно определить, в какую категорию Священное Писание помещает Святого Духа. Обладая бесконечной силой, безграничным интеллектом и высочайшей и тончайшей эмоциональной природой, Он бесспорно является третьей Личностью небесного трио. Именно по этой причине о Нём постоянно говорят «Он». Имя «Утешитель» (παράκλητος), применяемое к Святому Духу, всегда употребляется в мужском роде и никогда — в среднем роде, как было бы в случае, если бы Святой Дух был лишь силой, а не могущественной третьей Личностью Божества.
Следующие заявления, подтверждают истинность вышеизложенного:
· «Есть три живые Личности небесного трио; именем этих трёх великих сил — Отца, Сына и Святого Духа — крестятся те, кто принимает Христа живой верой, и эти силы будут сотрудничать с послушными подданными неба в их усилиях жить новой жизнью во Христе» Э. Уайт, Евангелизм, с. 615.
· «Нам нужно осознать, что Святой Дух, Который столь же реально является Личностью, как и Бог есть Личность, ходит по этим местам» Э. Уайт, Евангелизм, с. 616.
· «Святой Дух — Личность, ибо Он свидетельствует духу нашему, что мы — дети Божьи. Когда это свидетельство дано, оно несёт в себе собственное доказательство. В такие моменты мы верим и уверены, что мы — дети Божьи… Он также должен быть Божественной личностью, иначе Он не мог бы исследовать тайны, сокрытые в разуме Божием. «Ибо кто из человеков знает, что в человеке, кроме духа человеческого, живущего в нем? Так и Божьего никто не знает, кроме Духа Божия» Э. Уайт, Евангелизм, с. 616–617.
Хотя в Библии и Духе Пророчества ясно открыто, что Святой Дух — Личность, никакой информации о Его природе не дано. Очевидно, что, будучи Богом с творческой силой, Он не мог бы быть облечён в созданную плоть и кровь, как Адам и Ева в Эдеме; но какова Его природа в остальном, нам не дано знать.
· «Природа Святого Духа — тайна. Люди не могут объяснить её, потому что Господь не открыл её им» Э. Уайт, Деяния Апостолов, с. 52.

Установив на основании достаточных библейских свидетельств, что Святой Дух — такая же Личность, как и Отец есть личность, можно перейти к рассмотрению служения этого всемогущего Существа в отношении пребывания Христа в верующем как его упования славы. Здесь необходимо соблюдать особую осторожность, чтобы тонкие различия, вовлечённые в этот вопрос, были ясно увидены исследователем Библии. Точное и действенное понимание вести всегда зависело от способности различать вещи, которые различны, даже если они называются одним и тем же именем. И никогда это не было столь необходимо, как в данном случае.
До того, как к нам пришёл свет о Христе как Семени, акцент в учении о пребывающем в верующем присутствии, делался на Святом Духе, а не на Иисусе. Были сформированы определённые представления о том, что это означает. Считалось, что Святой Дух входит в сердце каким-то таинственным образом и пребывает там до тех пор, пока не будет совершён грех; после чего Он немедленно оставляет согрешившего и не возвращается, пока этот грех не будет исповедан и изглажен из жизни.
Когда внимание было обращено на вселение Христовой жизни в сынов Божьих, эта же картина была перенесена на новое понимание. И отсюда следовал вывод, что Божественная жизнь Христа пребывает в нас лишь тогда, когда мы остаёмся свободными от известного греха, но оставляет нас, когда мы согрешаем. Эти представления привели некоторых к тому, что они отвергли принцип семени.
Однако сомнений нет в том, что Святой Дух должен наполнить верующего и пребывать в нём. В Писании есть множество утверждений о людях, исполненных Духа, и с ними мы уже знакомы. В день Пятидесятницы, например, написано: «И исполнились все Духа Святаго, и начали говорить на иных языках, как Дух давал им провещевать» (Деяния 2:4).
Об Иоанне Крестителе было предсказано: «Ибо он будет велик пред Господом; …и Духа Святаго исполнится еще от чрева матери своей» (Луки 1:15). 
Иисус был исполнен Святого Духа, когда «поведен был Духом в пустыню» (Луки 4:1) — чтобы быть искушаемым сатаной. И существует множество ссылок на то, что апостолы были исполнены Святого Духа, когда после воскресения Христа выходили провозглашать миру евангелие. В грядущем громком кличе верующие, исполненные Святого Духа, вновь двинутся вперёд, и ничто не устоит перед ними.
Но прежде чем человек может быть исполнен Святым Духом и таким образом приготовлен к действенному служению, должна быть совершена важная предварительная работа. Святой Дух не может обитать в каком-либо человеке, пока прежде не совершит над ним действие извне. Именно Своим могущественным служением Он впервые приводит человека к познанию спасительной истины и, в свою очередь, приводит его к глубокому убеждению в собственных грехах, что ведёт человека к покаянию и исповеданию, а затем — к удалению его беззакония и вселению Божественного семени Христа.

Таким образом, Святой Дух исполняет роль садовника, который разрыхляет ожесточённую почву сердца, подготавливает её для семени Христа и затем внедряет это семя в раскаявшуюся душу. Сам Святой Дух не является носителем семени, ибо это — служение Иисуса Христа. Это различие должно быть сохранено в сознании совершенно ясно: Христос — Податель семени; Святой Дух — Тот, Кто внедряет.
· «Святой Дух приходит в душу как Утешитель. Через преобразующее действие Его благодати образ Божий воссоздаётся в ученике; он становится новым творением» Э. Уайт, Желание веков, с. 391.
Это и есть опыт нового рождения, и он представляет собой повторение воплощения Христа, как отметил старейшина Э. Дж. Ваггонер:
· «Обратите внимание, насколько совершенно проводится этот образ брака. Мы представлены в нём как женщина. Муж — глава семьи; так и Христос есть наша Глава, и мы отдаём себя Ему. Мы — одно с Ним. Какая это драгоценная мысль — что мы одна плоть со Христом! В этом мы вновь видим проявление тайны воплощения. Если мы можем верить, что Христос был во плоти, что Бог был воплощён во Христе, то можем верить и этому — что Христос обитает в нас и действует через нас, — через нашу плоть, точно так же, как тогда, когда Он Сам принял плоть и управлял ею. Это тайна, которую мы не можем постичь; но мы принимаем её, и это даёт нам свободу» Э. Дж. Ваггонер, GCDB, 20 марта 1891 г., с. 185
Таким образом, в воплощении Христа дано прекрасное откровение о роли Святого Духа во внедрении Христова семени в верующего. Марии было даровано могущественное служение Духа, и это ниспослание было для неё даром самой жизни Христа. Это было живым свидетельством истины о том, что:
· «Ниспослание (передача) Духа есть ниспослание (передача) жизни Христа» Э. Уайт, Желание веков, с. 805.
Дело, совершённое Святым Духом в воплощении Христа, — то же самое дело, которое Он совершает в опыте нового рождения. Мария была заранее извещена о работе Святого Духа в ней: «Дух Святый найдет на Тебя, и сила Всевышнего осенит Тебя; посему и рождаемое Святое наречется Сыном Божиим» (Луки 1:35).
Во исполнение этих слов Мария была исполнена Святого Духа, Который был ниспослан ей, и в результате Его всемогущего служения, Христос был рождён от неё в своё время. Это доказывает, что ниспослание Духа само по себе не было собственной жизнью Христа, но что это исполнение Духом является могущественным средством, посредством которого жизнь Христа передаётся верующему.
Святой Дух — это отдельная и самостоятельная Личность, от личности Иисуса Христа, хотя Они и едины в духе, характере и целях. Поэтому, если бы Святой Дух пришёл к Марии, чтобы внедрить в неё Свою собственную жизнь, то рождённый ребёнок был бы не Христом, но Святым Духом. Простейший закон воспроизводства подтверждает это, ибо каждый носитель семени производит по роду своему.

Новая жизнь не началась тогда, когда Христос родился в Вифлееме, ибо та же самая Божественная Личность, Которая была с вечным Отцом и Святым Духом от вечности, родился от Марии. Единственной Личностью, которая могла быть Отцом в этом воплощении, был Сам Христос. Другими словами, Он был Своим собственным Отцом.
Если бы Святой Дух был Отцом, вместо того чтобы быть Вселяющим семя, тогда Святой Дух, третья Личность Божества, а не Христос, вторая Личность Божества, ходил бы видимо среди людей и был бы распят за их грехи.
Тайна того, что Христос является Своим собственным Отцом, была предложена Христом учителям Иудейского народа в Его время и оказалась для них чем-то таким, что они не могли ни понять, ни объяснить. «Когда же собрались фарисеи, Иисус спросил их: что вы думаете о Христе? чей Он сын? Говорят Ему: Давидов. Говорит им: как же Давид, по вдохновению, называет Его Господом, когда говорит: сказал Господь Господу моему: седи одесную Меня, доколе положу врагов Твоих в подножие ног Твоих? Итак, если Давид называет Его Господом, как же Он сын ему? И никто не мог отвечать Ему ни слова; и с того дня никто уже не смел спрашивать Его» (Матф. 22:41-46).
Давид называл Иисуса — Господом, а Исаия называл Его — Отцом Вечности, что означает то же самое. Давид был обязан всем, что имел, Своему Творцу, Иисусу Христу, включая дар жизни, и всё же Спаситель получил Своё человеческое тело от этого рода Давида. Следовательно, с физической стороны, Он был Своим собственным Отцом. Однако ещё важнее то, что Божественная жизнь, которую Христос носил в этом теле через служение Святого Духа, также была Его собственной. Это было вселение Самого Себя в земное тело.

Сатана, который является чрезвычайно усердным исследователем плана спасения, продемонстрировал своё понимание этих истин, создав искусную подделку в развитии древних вавилонских мистерий. Вскоре после потопа сатана привлёк к служению гордого и могущественного охотника по имени Нимрод, который кратко упоминается в Бытии 10:8–10: «Хуш родил также Нимрода; сей начал быть силен на земле; он был сильный зверолов пред Господом [Богом], потому и говорится: сильный зверолов, как Нимрод, пред Господом [Богом]. Царство его вначале составляли: Вавилон, Эрех, Аккад и Халне в земле Сеннаар».
Смерти этого человека, наступившей на пике его славы, был придан огромный смысл. Сообщалось, что он принёс себя в жертву, чтобы спасти вавилонскую систему от разрушения, и всех предупреждали, что если они не будут почитать мёртвого героя, их постигнет ужасная гибель. Столь велико было почитание, воздаваемое умершему, что стало простым делом возвести его в их религиозных верованиях до уровня бога.
В те дни люди смотрели на солнце как на верховный источник жизни, поэтому Нимроду не могло быть даровано большего обожествления, чем наименование его богом солнца. Спустя несколько лет после его смерти его жена Семирамида, которая не вышла замуж вновь, оказалась беременной ребенком, который в итоге родился 25 декабря, в праздник, ныне известный как Рождество. 
· «Как же тогда Римская церковь установила 25 декабря в качестве дня Рождества? А вот как: задолго до четвёртого века и задолго до самой христианской эры среди язычников в это самое время года праздновался праздник в честь рождения сына вавилонской царицы небес; и вполне обоснованно можно предположить, что с целью умиротворить язычников и увеличить число номинальных приверженцев христианства тот же самый праздник был принят Римской церковью, лишь придав ему имя Христа» Александр Хислоп, Два Вавилона, глава III «Праздники», раздел I «Рождество и День Благовещения».
Очевидно, что ребёнок был незаконнорождённым, но чтобы избежать этого обвинения и ещё более прославить Нимрода, было успешно провозглашено, что истинным отцом ребёнка является бог-солнце, которого назвали Таммузом.
Это была сатанинская подделка истинного воплощения, которое должно было последовать позднее, — воплощения, в котором показано, что жизнь поддерживается только союзом Божественного с человеческим, Творца с творением, Источника с зависимым получателем. Вавилонская система не может дать жизнь, ибо солнце не является источником. Оно — получатель, который может отдавать лишь то, что было прежде передано ему.
Подделка не ограничилась приписыванием отцовства Таммуза, умершему Нимроду. Учили, что Таммуз является буквальным перевоплощением Нимрода, что ребёнок, следовательно, был своим собственным отцом и мужем своей собственной матери. Нимрод и Таммуз, утверждалось, — одно и то же лицо.
Разумеется, в этом не было ни малейшей истины. На самом деле, какой-то живущий человек в то время был истинным отцом Таммуза. Но легко увидеть, какой искусной подделкой являлось это по отношению к грядущему воплощению Христа, в котором то, что было лишь вымыслом в сатанинских обманах, стало истинным в случае со Христом.
Подделки сатаны настолько близки к истинному, что различить их от подлинного невозможно иначе как посредством свидетельства Священного Писания и служения Святого Духа. Сатанинские обещания жизни на самом деле являются путём смерти, но Божьи предложения — напротив, ведут к вечному существованию и незапятнанному счастью.

Так же верно, как и то, что Личностью, воспроизведённой в Марии через служение Святого Духа, был Иисус Христос, столь же верно и то, что когда Христос, упование славы, входит в нас, — то это Он. Святой Дух, привносит нам Христа. Это различие чрезвычайно важно, настолько, что Господь предоставил весьма ясные символы, чтобы сделать эту истину очевидной.
Одним из таких символов является брачный союз, в котором Христос является Божественным мужем нашей человеческой природы и отцом наших Божественных природ. «Ибо твой Творец есть супруг твой; Господь Саваоф — имя Его; и Искупитель твой — Святый Израилев: Богом всей земли назовется Он» (Ис. 54:5).
Иисус Христос — Творец, Тот, через Кого Всемогущий сотворил миры и Кем поддерживает и направляет их каждое мгновение. Поэтому Он, как Творец, является Тем, о Котором говорится в этом стихе как о Муже верующего человека. Павел также упоминает Христа в таком качестве в ряде текстов. В Римлянам 7 он утверждает: «Так и вы, братия мои, умерли для закона телом Христовым, чтобы принадлежать другому, Воскресшему из мертвых, да приносим плод Богу» (Рим. 7:4).
И вновь ясно указывается, Кто является Супругом, ибо есть только один, Кто воскрес из мертвых, чтобы быть нашим Супругом, — и это Иисус Христос. Святой Дух никогда не мог бы быть Мужем, за Кого нам надлежит быть обрученными, поскольку Он, никогда не принимая на Себя падшую, греховную, смертную плоть и кровь, никогда не умирал и, следовательно, никогда не воскресал из мертвых.
Существует разница между тем, чтобы наполнять человечество Своим присутствием, как делает Святой Дух, и быть женихом и супругом человечества, каковым является Христос. Чтобы пережить последнее, необходимо самому стать человеком, как сделал Христос, а к этому Святой Дух никогда не был призван.
Закон брака, одинаково действующий и в духовной, и в физической сфере, и в праведных рамках которого пребывают и Христос, и Святой Дух, запрещает внедрение семени вне брака. Христос, в силу Своего брачного союза с человечеством, имеет совершенное право воспроизводить Себя внутри верующего.
Святой Дух, хотя Он имеет право наполнять христианина Своим присутствием и силой, не имеет права зачать в Божьих детях Свою собственную жизнь. В очень определенном смысле можно сказать, что: «Ниспослание (передача) Духа есть ниспослание (передача) жизни Христа» Э. Уайт, Желание веков, с. 805.
Эта истина применима как к служению Духа в опыте нового рождения, так и к последующему ежедневному развитию Христовой жизни внутри праведных.
В новом рождении, как уже было показано, когда Святой Дух ниспосылается раскаявшемуся, Он внедряет не Свою собственную жизнь, но семя Христа. Поскольку Он — Внедряющий семя, жизнь Христа никогда не могла бы быть зарождена в Божьих детях без Его служения.

[bookmark: _GoBack]Чтобы понять применение этого утверждения к ежедневному опыту, необходимо обратить внимание на символы, используемые для объяснения служения Святого Духа.
Он уподобляется:
· ветру — в беседе Христа с Никодимом;
· елею — в притче о десяти девах;
· огню — в день Пятидесятницы;
· дождю — в символе раннего и позднего дождя.
Последний символ, символ дождя, раскрывает то, каким образом Святой Дух обеспечивает развитие жизни Христа в верующем.
· «На Востоке ранний дождь выпадает во время посева. Он необходим для того, чтобы семя могло прорасти. Под влиянием живительных ливней нежный росток появляется из земли. Поздний дождь, выпадающий к концу летнего сезона, наливает зерно и готовит его к жатве. Господь использует эти природные процессы как символы служения Святого Духа. Подобно тому, как роса и дождь даются для того, чтобы семя вначале проросло, а затем поспело к жатве, так и Святой Дух дан для того, чтобы вести вперёд, от одной стадии к другой, процесс духовного роста. Созревание зерна представляет собой завершение дела Божьей благодати в душе. Силой Святого Духа должен быть совершён в характере нравственный образ Божий. Мы должны быть полностью преобразованы в подобие Христа» Э. Уайт, Свидетельства для проповедников, с. 506.
Когда земледелец сеет семя, оно погребается в почве, где находятся все необходимые вещества, обеспечивающие его рост до полной зрелости и плодоношения; однако питательные вещества остаются недоступными для семени без выпадения дождя. Лишь когда присутствует достаточная влажность, питание в почве становится растворённым и может быть усвоено.
Подобным образом никто не может извлечь какую-либо животворящую силу из Священного Писания без служения сначала раннего, а затем и позднего дождя. Каждый, кто пытается получить поток жизни от святого Божьего Слова без благословений раннего и позднего дождя, пытается совершить невозможное.
Когда дождь соединяется с питательными веществами в почве, и раствор втягивается в растение, он фактически становится частью волокон растущего организма. Жизнь передаётся живой структуре, и в результате она растёт и в своё время приносит плод.
Так дождь фактически становится деревом. Передача жизни одного становится жизнью другого. Дождь не развивает собственной жизни; он развивает ту жизнь, которая исходит из семени, которое он орошает. Если это семя пихты — вырастет пихтовое дерево; если семя апельсина — вырастет апельсиновое дерево, и так далее.
Кто-то может возразить, что вода — лишь средство переноса веществ к месту формирования клеток, и хотя это до определенной степени верно, нельзя забывать, что живая клетка состоит в значительной мере из воды.
Точно так же нежный дождь Святого Духа наполняет жизнь верующего, смешиваясь с питательными веществами, содержащимися в Священном Писании, пока буквально не становится частью нас. Но та жизнь, которую Он развивает, — это жизнь, выросшая из семени, а семя — это Христос. Святой Дух каждое мгновение передаёт Свою собственную жизнь христианину, но эта жизнь преобразуется в жизнь Христа. Поэтому истинно следующее утверждение: «Ниспослание Духа есть ниспослание жизни Христа».
Чтобы это понять, достаточно помнить законы природы и применять их в духовной сфере так же, как и в физической. Христос — это Семя; Святой Дух — это Дождь. Принимая Его семя, верующий получает жизнь Христа в своей душе. Принимая благословенное служение Духа, эта жизнь в нём энергично растёт к полной зрелости.
Когда верующий получает жизнь Христа, он имеет в себе вечную жизнь, хотя ещё не абсолютную уверенность в том, что будет жить вечно, ибо если он не выполнит условий окончательного искупления — не исповедует и не оставит каждый известный ему грех, — он потеряет эту вечную жизнь и будет лишен возможности войти на небо.
Важно отметить: христианин не теряет жизни Христа, которая есть вечная жизнь, когда он согрешает. Если бы он её терял, ему требовалось бы креститься заново каждый раз, когда он нарушает Божьи заповеди. Но когда верующий согрешает, он действительно может терять ощущение благого присутствия Святого Духа и поэтому, необходимо, чтобы грех был исповедан и оставлен.
Да будет всегда памятно: хотя Христос в вас — упование славы, это становится реальностью лишь тогда, когда Святой Дух совершает Свое назначенное служение.

