[bookmark: _Toc216979104]Тема 6. Почему греховная плоть?
Христос пришёл в той же падшей, греховной плоти и крови, которую имеет каждый из нас. Бог не потребовал бы этого, если бы в этом не было строгой необходимости. Он мог бы допустить, чтобы Спаситель явился на землю в иной человеческой природе.
Почему же тогда Иисусу нужно было прийти именно таким образом? Почему Он не мог явиться в безгрешной, святой плоти, какой обладал Адам до своего падения?
С самого начала мы будем исходить из того, что не может быть сомнений в том факте, что Христос должен был полностью воспринять —ту самую плоть и кровь, которыми обременены и мы. Ниже приводится одно из утверждений, подтверждающих это.
· «Христос — это лестница, которую видел Иаков, основание которой покоилось на земле, а верхняя ступень достигала врат небесных, самого порога славы. Если бы эта лестница хотя бы одной ступенью не доходила до земли, мы были бы потеряны. Но Христос достигает нас там, где мы находимся. Он принял нашу природу и победил, чтобы мы, принимая Его природу, могли победить. Созданный «в подобии плоти греховной» (Римлянам 8:3), Он прожил безгрешную жизнь. Теперь Своей Божественностью Он держится за престол небесный, а Своей человеческой природой достигает нас. Он призывает нас верой в Него достигнуть славы характера Божьего. Поэтому мы должны быть совершенны, как совершен «совершен Отец наш Небесный» Э. Уайт, Желание веков, стр. 311–312.

Когда Христос изначально воспринял облик ангела, основная цель заключалась в том, чтобы установить совершенное общение — свободное и непосредственное — между Творцом и Его творениями.
Однако когда грех встал между человеком и Богом, Христу не было необходимости нисходить ниже, чтобы общаться с человеком. Христос лично беседовал с различными людьми во времена Ветхого Завета ещё до того, как Он воспринял падшую, греховную человеческую природу человека. Именно Сам Христос:
· пришёл к Аврааму перед уничтожением Содома огнём;
· боролся с Иаковом;
· говорил лицом к лицу с Моисеем, Иисусом Навином, Гедеоном и родителями Самсона;
· дал закон на горе Синай.
Он совершил всё это и многое другое, не принимая той же плоти и крови, что и те, с кем Он общался. Разумеется, это общение не было столь близким, как в Эдеме, и Спаситель не мог говорить напрямую с нечестивыми, но связь всё же существовала. Святые люди, такие как Моисей, получали слова вдохновения и передавали их тем, с кем Христос не мог говорить лицом к лицу.
Бог намерен восстановить всё, что было утрачено в Эдеме, и дать искупленным ещё больше. Они будут ходить в присутствии Иеговы и будут видеть и разговаривать с Ним лицом к лицу. Не будет ни покрывала, ни преград, ни посредников между ними.
Хотя Христу не было необходимости принимать падшую, греховную плоть, чтобы общаться с падшим человеком, Ему нужно было сойти на этот уровень, чтобы привести спасённых туда, где совершенное общение и единение будут восстановлены.
Чтобы осуществить эту чудесную цель, Христу надлежало выполнить несколько важных миссий, и каждая из них требовала, чтобы Он воспринял и пришёл в той же плоти и крови, что и грешники, которых Он пришёл спасти:
· Ему нужно было разоблачить ложь сатаны о том, что падшее человечество не может соблюдать закон Божий, показав на деле, что это возможно.
· Ему надлежало показать контраст между характерами Бога и сатаны, явив праведность Господа в её наилучшем проявлении там, где беззаконие сатаны предстало в своём наихудшем виде.
· Ему нужно было вступить в союз, сочетаться с человечеством, чтобы даровать людям жизнь.
· Ему нужно было умереть, чтобы понести наказание за грех, которое люди никогда не смогли бы понести сами.
Христос не смог бы совершить ничего из этого, если бы пришёл в святой плоти. Рассмотрим кратко каждую из этих обязанностей по порядку.
Показать, что закон может быть соблюдён
Сатана — лжец, стремящийся погубить всех людей посредством обмана. Он утверждает, что закон Божий — это ярмо рабства, которое сотворённые существа не в силах исполнить, и что Бог несправедлив, наказывая Свои творения за несоблюдение закона, который, по его словам, всё равно невозможно исполнить.
Именно тогда, когда Бог бросил вызов сатане о праведности Иова, тот весьма ясно изложил свою позицию относительно закона. Елифаз Феманитянин был одним из главных рупоров сатаны. Этот человек, которого Бог осудил в Иове 42:7 «горит гнев Мой на тебя» как говорившего неправду, заявил о прямом вдохновении, когда сказал:
- «Человек праведнее ли Бога? и муж чище ли Творца своего?» (Иов 4:17). «Будет ли смертный человек праведнее Бога. Будет ли человек чище создателя своего?» (пер. KJV).
- «Вот, Он и слугам Своим не доверяет и в Ангелах Своих усматривает недостатки: тем более — в обитающих в храминах из брения, которых основание прах, которые истребляются скорее моли» (4:18, 19). «Вот, он и слугам своим не доверяет; и ангелов своих обвиняет в безрассудстве» (пер. KJV).
Сатана не только внушает, будто люди не соблюдают закон, но и обвиняет Бога в том, что Он не доверяет даже способности ангелов повиноваться ему.
· «Сатана представляет Божий закон любви как закон эгоизма. Он заявляет, что нам невозможно повиноваться его предписаниям» Э. Уайт, Желание веков, стр. 24.
С немалым успехом сатана старается убедить людей, что послушание закону превыше их сил, ибо он знает: если они поверят этой лжи, то никогда не достигнут послушания, укрепят его царство и утратят вечную жизнь.
Богу было невозможно разрешить этот вопрос простым заявлением, поэтому Он послал Своего Сына в мир, чтобы доказать ложность обвинений сатаны, Который прожил жизнь совершенной праведности, несмотря на бремя падшей, греховной человеческой природы. Христос исполнил то, для чего был послан. Он прожил безгрешную жизнь в греховной плоти, тем самым навсегда доказав, что любой человек, который позволит Спасителю соединить Его Божественность с человеческой природой и если этот человек, будет жить в подчинении Богу, как жил Христос, то, такой человек сможет жить безгрешной жизнью в греховной плоти.
Именно поэтому Библия говорит о Христе как о нашем примере во всём. «Ибо вы к тому призваны, потому что и Христос пострадал за нас, оставив нам пример, дабы мы шли по следам Его» (1 Петра 2:21).
На этом основании Христос мог дать обетование вечной жизни всем тем, кто победит так, как победил Он. «Побеждающему дам сесть со Мною на престоле Моем, как и Я победил и сел с Отцем Моим на престоле Его» (Откровение 3:21).
· «Как Христос жил по закону в человеческой природе, так и мы можем, если будем держаться Сильного для получения силы» Э. Уайт, Желание веков, стр. 668.
Сатана утверждал, что закон не может быть соблюдён падшим человечеством. Христос пришёл, чтобы доказать, что это возможно. Если бы Спаситель отказался сойти вниз и соблюдать закон в той же самой падшей человеческой природе, в которой от людей требуется такое же послушание, Он не только не разоблачил бы ложь сатаны, но, что ещё хуже, подтвердил бы её.
С того момента, как Бог заявил, что закон может быть соблюдён человеком в падшей, греховной плоти, при условии что в этой человеческой природе присутствует праведность Христа, Спаситель был полностью обязан доказать истинность этих слов, пребывая именно в таком теле. Любой Его отказ сойти до того уровня, на котором находился человек, мог быть истолкован людьми и бесами лишь как признание того, что на этом уровне это невозможно. Тем самым каждый человек на земле был бы освобождён от всякой ответственности за соблюдение Божьих заповедей.
Поэтому неудивительно, что в тех церквах, где учат, будто Христос не пришёл в той же плоти и крови, что и дети человеческие, также учат, что ни один человек не может соблюдать закон в совершенстве. Так и должно быть, ибо эти две позиции согласуются между собой. Членам таких церквей внушают, что Христос соблюл закон за них, оставив им лишь обязанность позволить Христу стоять на их месте до тех пор, пока при Втором пришествии они не получат святую плоть. Тогда, как учат их наставники, обладая этой возвышенной плотью, они смогут соблюдать закон так же, как и Иисус соблюдал его, находясь в той же возвышенной плоти.
Это учение идеально устраивает сатану, именно поэтому он его и изобрёл. Те, кто провозглашает, что Христос не пришёл в греховной, падшей человеческой природе, тем самым лишают Его всякой возможности исполнить то, для чего Он был послан, — разоблачить ложь сатаны и тем самым одержать над ним победу. Если это учение истинно, тогда обвинения сатаны против Божественного правления справедливы, и всем следует присоединиться к его восстанию против Всевышнего.
Но этого мы сделать не можем, ибо это учение — заблуждение. Вопросы великой борьбы не оставляют нам иного выбора, кроме как верить, что Христос должен был прийти в той же плоти и крови, какие имеем и мы.
Противопоставление характера Бога и характера сатаны
С вопросом о том, может ли или не может быть соблюдён закон, самым тесным образом связан вопрос о Божьем характере любви.
В самом начале сатана решил возвысить себя до наивысшего положения на небе. Но для этого ему необходимо было оторвать сердца небесного воинства от Бога и завоевать их верность себе. Его методом стала клевета на характер Бога — приём, оказавшийся весьма успешным. В сердцах всех существ, поверивших его лжи, зародилось восстание, и тёмная ночь греха и скорби опустилась на землю.
· «Люцифер, осеняющий херувим, желал быть первым на небе. Он стремился получить власть над небесными существами, отвлечь их от их Творца и привлечь их поклонение к себе. Поэтому он исказил представление о Боге, приписав Ему стремление к самовозвышению. Своими собственными злыми чертами он старался наделить любящего Творца. Так он обманул ангелов. Так он обманул людей. Он привёл их к сомнению в слове Божьем и к недоверию к Его благости. Поскольку Бог есть Бог справедливости и ужасающего величия, сатана заставил их смотреть на Него как на сурового и непрощающего. Так он увлёк людей к участию в восстании против Бога, и ночь скорби опустилась на мир» Э. Уайт, Желание веков, стр. 21.
Существовал лишь один способ сдержать и устранить этот дух восстания — удалить его причину, то есть ложное представление о Божьем характере любви. Если бы этого не произошло, зло распространилось бы по всей вселенной, уничтожая всё на своём пути.
Во всей вселенной был только Один, Кто мог разрешить эту проблему, — Иисус Христос. Только Он, равный Отцу, мог открыть Его характер. Пока эта миссия не была выполнена, великая борьба не могла быть завершена.
Слишком многие придерживались узкого взгляда на эту борьбу, полагая, что единственной целью пришествия Христа на землю было умереть за погибающее человечество. Это был важнейший аспект, но Бог, и сатана боролись за более высокие ставки, чем этот малый мир. На кону стояло будущее всей вселенной.
Если бы сатана сумел сохранить свои лживые представления о Боге, восстание неизбежно распространилось бы по всему царству. Но если бы его удалось разоблачить, то он был бы ограничен этой землёй и полностью уничтожен.
Доказательство того, что Христос пришёл совершить гораздо больше, чем просто спасти человечество, содержится в словах, произнесённых Им перед смертью: «Совершилось» (Иоанна 19:30).
Если бы Христос пришёл лишь для того, чтобы умереть за людей, Он не произнёс бы этих слов до утра воскресения или, по крайней мере, перед смертью сказал бы: «Это почти совершилось». Но вместо этого Он сказал: «Совершилось». И затем умер.
· «Христос не отдал Свою жизнь, пока не завершил работу, ради которой пришёл, и с последним дыханием воскликнул: «Совершилось!» (Иоан. 19:30). Битва была выиграна. Его десница и Его святая мышца доставили Ему победу. Как Победитель Он водрузил Своё знамя на вечных высотах. Разве не было радости среди ангелов? Всё небо торжествовало в победе Спасителя. Сатана был побеждён и знал, что его царство потеряно» Э. Уайт, Желание веков, стр. 758.
Сначала Христос завершил дело, ради которого пришёл, и лишь затем умер за погибающее человечество. Это дело состояло в том, чтобы одержать победу над сатаной, уничтожив его главное оружие, с помощью которого он подрывал Божье правление, — ложное представление о Божьем характере. Невозможно переоценить значение и важность этой победы. Без неё спасение человека никогда не могло бы быть осуществлено, вселенная не могла бы быть тогда очищена от раковой опухоли греха, и вечная радость и мир были бы изгнаны из каждого уголка Божьих владений.
Каждому верующему необходимо изучать характер Бога в связи с вопросами великой борьбы до тех пор, пока он не поймёт, насколько важно было и остаётся разоблачение лжи сатаны о Вечном Отце. Всем необходимо осознать, что ни для одного из искупленных не было бы вечной жизни, если бы Христос не одержал эту победу. Чтобы достичь её, Он должен был явить Божий характер в его наивысшем, сияющем совершенстве: «…в противоположность характеру сатаны» Э. Уайт, Желание веков», стр. 22.
Оба характера должны были быть представлены рядом для полного проявления. Эти цели были достигнуты у креста. Там, когда сатана увидел, что все его лучшие попытки склонить Христа ко греху, оказались тщетными, он в отчаянной безысходности был вынужден сбросить все свои маски и обрушить последние резервы зла против Спасителя.
Наблюдавшие жители вселенной были потрясены той глубиной зла, до которой дошёл сатана. Одновременно они были исполнены благоговейного изумления перед любовью, терпением, прощающим духом и нежной милостью, которыми отличалось поведение Христа.
Поражение, которое сатана потерпел на кресте, ограничило его влияние этим миром и открыло путь к скорому дню, когда его способность возбуждать восстание в человечестве прекратится, и он окажется в одиночестве, не имея никого, кто мог бы ему помочь.
В конце тысячелетия произойдёт последнее противостояние, когда Бог покажет всем наблюдающим жителям этой земли всё то, что было открыто о характерах Бога и сатаны через служение и жертву Христа. Вселенский отклик — как праведных, так и нечестивых — будет таков: пути Бога справедливы и праведны, и в Нём нет никакой неправды. Тогда наступит та великая и дивная вечность, свободная от всякого следа греха и сопутствующих ему страданий.
Всё это стало возможным благодаря тому делу, ради которого пришёл Христос. Эта задача никогда не могла бы быть выполнена, если бы Христос не пришёл в той же плоти и крови, какие имеем и мы. Ключ к пониманию этого заключается в словах:
· «Познавать Бога — значит любить Его; Его характер должен быть явлен в противоположность характеру сатаны» Э. Уайт, Желание веков, стр. 22.
Две вещи не могут быть эффективно противопоставлены, если они не поставлены рядом. Христу было невозможно явить характер Бога в противопоставлении характеру сатаны, оставаясь на небе, и сатана не мог вновь войти в рай, чтобы это противопоставление было показано там. Поэтому, если сатана не мог прийти к Христу, Христос должен был пойти к нему.
Сатана являл свой характер здесь, на этой земле, через людей, обладающих слабой, смертной, греховной плотью и кровью. Христос должен был прийти в то же самое место, чтобы раскрыть Божий характер рядом с характером сатаны. Если бы Он хотя бы на один шаг не довёл до конца соединение Своей Божественности с нашей падшей человеческой природой, необходимое доказательство не могло бы быть дано, сатана не был бы побеждён, и вселенная была бы потеряна.
Учить тому, что Христос пришёл в безгрешной человеческой природе, значит отдалять Его от того места, где Он один только и мог действенно явить характер Бога в противоположность характеру сатаны.
Его брак с человечеством
Когда Адам, первоначальный носитель семени, согрешил, единственным наследием, которое он мог передать далее, была смерть. Вследствие этого человечество оказалось перед угрозой исчезновения, если бы не был найден новый источник жизни. Поскольку закон размножения в этом мире гласит, что жизнь может быть получена только от семени, альтернативный источник жизни должен был быть носителем семени, в Котором пребывала бы вечная жизнь.
К счастью для человечества, Иисус Христос выступил, чтобы исполнить эту роль. В жизнь всех, кто готов принять Его, Он вкладывает Своё Божественное семя посредством Святого Духа; такие люди возрождаются к вечной жизни, и угроза их исчезновения устраняется. Только те, кто принимает жизнь Христа, переживут проклятие и будут жить. Все остальные неизбежно погибнут.
Христос более чем готов вложить Себя, но Он может сделать это лишь в рамках закона, который гласит, что внедрение семени невозможно вне брака. Следовательно, Христос должен был вступить в брак с человечеством, чтобы вложить в него Своё семя.
Ему надлежало вступить в брак с тем человечеством, которое Он пришёл спасти, именно с тем, на котором лежало проклятие греха. Если бы Христос пришёл в святой плоти, как утверждают многие, Он соединил бы Своё Божество с далёким родством тех людей, которые нуждались в Его жизни. В таких условиях у Него не было бы законного права вложить Себя посредством внесения Своего семени, через Святой Дух в падшее человечество, и грешный человек был бы обречён, ибо Христос не нарушает закона. Поймите более глубже, седьмую заповедь «не прелюбодействуй».
Таким образом, единственной плотью, в которой Христос мог прийти, чтобы даровать человеку возрождение, была падшая, греховная плоть.
Но это была не единственная причина, по которой Христос должен был вступить в брак с падшим, греховным человечеством. Ему нужно было сделать это, чтобы вернуть владение Своим утраченным царством.
Когда на небе разразился великий кризис и сатана потребовал, чтобы Христос сошёл с Своего места, дабы он мог заменить Его, Единородный Сын Божий действительно сошёл. Он перестал быть Царём царей и Господом господствующих и не восстановит Своё царство до закрытия времени благодати. О том чудном моменте написано: «Видел я в ночных видениях, вот, с облаками небесными шел как бы Сын человеческий, дошел до Ветхого днями и подведен был к Нему. И Ему дана власть, слава и царство, чтобы все народы, племена и языки служили Ему; владычество Его — владычество вечное, которое не прейдет, и царство Его не разрушится» (Дан. 7:13, 14).
· «Пришествие Христа, описанное здесь, не является Его вторым пришествием на землю. Он приходит к Ветхому днями на небе, чтобы получить власть, славу и царство, которые будут даны Ему по завершении Его служения как Ходатая. Тогда и состоится Его брак с Новым Иерусалимом» Э. Уайт, Великая борьба, стр. 479.
«И пришел ко мне один из семи Ангелов, у которых было семь чаш, наполненных семью последними язвами, и сказал мне: пойди, я покажу тебе жену, невесту Агнца. И вознес меня в духе на великую и высокую гору, и показал мне великий город, святый Иерусалим, который нисходил с неба от Бога» (Откровение 21:9).
Когда Христос вступит в брак с Новым Иерусалимом, что на самом деле является Его возвращением вселенского царства, человеческая семья будет гостями, а не невестой.
· «Итак, ясно, что невеста представляет святой город, а девы, выходящие навстречу жениху, являются символом церкви. В книге Откровение народ Божий назван гостями на брачном пире. Откровение 19:9. Если они гости, то не могут одновременно представлять и невесту» Э. Уайт, Великая борьба, стр. 426.
Прежде чем искупленные смогут быть гостями на том браке, они должны быть невестой Христа на другом. «Так и вы, братия мои, умерли для закона телом Христовым, чтобы принадлежать другому, Воскресшему из мертвых, да приносим плод Богу» (Римлянам 7:4).
Подобным образом, прежде чем Христос сможет быть Женихом в том дивном союзе между Собою и восстановленным царством, Ему надлежало вступить в брак с человеческой семьёй. Это было абсолютно необходимо, чтобы Он мог совершить те служения, которые уничтожат обвинения сатаны против Бога и сделают возможным вечное утверждение святой Божьей империи.
Это отделение от Божьего царства, сошествие Христа в самые низкие глубины и Его восхождение на высочайшее положение на небесах пророчески изображены в видении, данном Навуходоносору и записанном в книге Даниила, во 2-й главе. Великий камень, представляющий Христа, был отсечён от горы, символизирующей Божье царство. Находясь в состоянии отделения от престола славы, Христос поразил истукана в ноги, полностью уничтожил его, а затем стал Царём такой величины и силы, что Его владычество наполнило всю вселенную.
Как камень поразил истукана в ноги — его самую нижнюю часть, — так и Христос сошёл в человеческое тело тогда, когда люди опустились до своего низшего уровня. Наследственность, которую Он принял, не могла быть хуже.
· «Обман греха достиг своего апогея (предела). Все средства для развращения человеческих душ были приведены в действие» Э. Уайт, Желание веков, стр. 36.
· «Но Иисус принял человеческую природу тогда, когда род человеческий был ослаблен четырьмя тысячелетиями греха. Как и каждый сын Адама, Он принял на Себя последствия действия великого закона наследственности. Какими были эти последствия, показывает история Его земных предков. С такой наследственностью Он пришёл, чтобы разделить наши скорби и искушения и дать нам пример безгрешной жизни» Э. Уайт, Желание веков, стр. 48.
Его жертвенная смерть
Все учителя так называемых «христианских» религий сходятся в одном: Христу необходимо было умереть, чтобы человек мог быть спасён. Существовал долг, который нужно было уплатить, и наказание, которое нужно было претерпеть; и если бы его не понёс заместительный страдалец, человечество было бы навеки уничтожено.
Рассматривая несравненную жертву Спасителя, необходимо отметить некоторые факты, подтверждающие, что единственной плотью, которую Христос мог принять, была падшая, греховная, смертная человеческая природа, ибо только такая природа способна умереть.
Грех всегда предшествует смерти. Смерть не перешла в Адама и Еву до тех пор, пока они не совершили своего первого преступления. До этого момента их тела не были подвержены тлению. «Посему, как одним человеком грех вошел в мир, и грехом смерть, так и смерть перешла во всех человеков, потому что в нем все согрешили» (Римлянам 5:12).
Следовательно, если бы Христос пришёл как безгрешный Бог, Он не мог бы умереть, ибо это было бы невозможно.
· «Иисус Христос снял с Себя Свой царственный хитон, Свой царский венец и облек Свою Божественность в человеческую природу, чтобы стать заместителем и поручителем за человечество, дабы, умерев в человеческой природе, Своей смертью уничтожить того, кто имел державу смерти. Он не мог бы совершить этого как Бог, но, придя как человек, Христос мог умереть» Э. Уайт, Библейский комментарий АСД, т. 7, с. 925.
· «Когда Христос был распят, умерла Его человеческая природа. Божество не угасло и не умерло; это было бы невозможно» Э. Уайт, Библейский комментарий АСД, т. 5, с. 1113
Невозможно последовательно утверждать, что Христос пришёл в безгрешной плоти, подобной той, какую имел Адам до своего падения, и в то же время учить, что Он умер за человечество. Эти две позиции полностью несовместимы и противоречивы. И всё же, если бы тем, кто верит, что Христос пришёл в безгрешной плоти, указали на то, что они тем самым отрицают смерть Иисуса на Голгофе, они лишь презрительно рассмеялись бы. Они слишком духовно слепы, чтобы понять простой принцип: смерть может царствовать лишь там, где грех уже утвердил свою власть. Следовательно, Христос мог умереть лишь потому, что имел плоть и кровь, образованные от проклятой грехом земли, на которой мы все обитаем.
Подводя итог
Независимо от того, какой аспект служения Христа мы рассматриваем, для Него было совершенно необходимо иметь ту же греховную, падшую, смертную плоть и кровь, какие имели люди, которых Он пришёл спасти. В противном случае Он никогда не смог бы совершить Своё дело, и всё было бы утрачено.
Если же верно то, чему сегодня учит большинство церквей, а именно что Он пришёл с той же безгрешной человеческой природой, какую имел Адам до своего падения, тогда:
1. Он не мог бы доказать, что сатана — лжец, когда тот утверждал, что закон Божий невозможно соблюсти. Это означало бы уступку великой борьбы сатане.
2. Он не мог бы явить характер Бога в противовес характеру сатаны.
Сатана остался бы непобеждённым, и язва греха распространилась бы по всей вселенной.
3. Он не был бы соединён с человечеством узами брака, вследствие чего ни один человек не мог бы получить вечную жизнь, доступную только через внедрение семени Христа посредством вселения Святого Духа в сердце человека.
4. Для Него было бы невозможно умереть за грешников.
Неудивительно, что нам сказано:
· «Человеческая природа Сына Божьего — всё для нас. Это золотая цепь, которая связывает наши души со Христом, а через Христа — с Богом. Это должно быть предметом нашего изучения» The Youth’s Instructor, 13 октября 1898 г..
В этой теме была предпринята попытка показать взаимосвязь между природой Христа и Его Божественной миссией. Изучающий должен исследовать эти вопросы до тех пор, пока не сможет увидеть их сам.
[bookmark: _GoBack]Подобно тому, как древние израильтяне были наставляемы, мы должны каждый день взирать на святое присутствие в святилище и видеть в нём как откровение двойственной природы Христа, так и высокий и святой идеал, который Господь предусмотрел для каждого верующего.

