Тема: Восстановление согрешающего и прощение через призму Вечного Евангелия

1. «Если же согрешит против тебя брат твой, пойди и обличи его между тобою и им одним; если послушает тебя, то приобрел ты брата твоего» (Матфея 18:15). Некоторые древние источники опускают слова «против тебя» в этом тексте 
(  Codex Sinaiticus (кодекс Синаи́тский) (א)
  Codex Vaticanus (B)
  Codex Bezae (кодекс безы) (D)
  Ранние латинские и сирийские переводы).
2.  То, что этот порядок должен соблюдаться во всех случаях, а не только там, где причинено личное оскорбление, видно из Галатам 6:1: «Братия! если и впадет человек в какое согрешение, вы, духовные, исправляйте такового в духе кротости, наблюдая каждый за собою, чтобы не быть искушенным».
3. «Я» не должно проявляться в этом деле. Человек идёт к брату не потому, что был оскорблён сам, но потому, что путь брата вредит самому брату. Он идёт, чтобы спасти брата, а не для того, чтобы взыскать возмещение за себя. 
4. Нужно помнить: как Христос «уничижил Себя Самого», так и Его последователи должны позволить Ему устранить их «я», чтобы был явлен только Он. Всё, что отличается от Христа, есть антихрист; Христос «не Себе угождал»; поэтому ревновать о собственных правах и чувствах — значит проявлять дух антихриста. 
5. Разве хуже, если человек лжёт о нас, чем если он лжёт о ближнем? Разве хуже, если он крадёт у нас, чем если крадёт у соседа? Разве хуже, если он применяет насилие к нам, чем если сделает, то же самому обыкновенному человеку? Очевидно, нет; но «я» побуждает ответить: «Да, хуже, потому что это причиняет нам боль». Но если бы «я» было устранено, и на его месте был бы Христос, нам не было бы больнее. «Но Бог Свою любовь к нам доказывает тем, что Христос умер за нас, когда мы были еще грешниками» (Римлянам 5:8). Когда Христа злословили, клеветали на Него и грубо обращались с Ним, Его единственная мысль была об ущербе, который причиняли себе Его мучители. Поэтому если человек поступает неправильно, мы должны быть движимы состраданием к его немощи; и наши чувства не должны быть затронуты вовсе тем фактом, что его враждебность направлена лично на нас. Поэтому, когда брат впадает в грех, мы должны идти к нему с одной лишь мыслью — восстановить его. 
ВОПРОС: Но кто должен идти? 
6. Ответ: «вы, духовные». Все люди одинаковы по природе. Грехи, совершаемые любым человеком, — являются порождением греховной природы, общей для всех. Поэтому, когда нам становится известен какой-либо грех, вместо того чтобы вызывать наше отвращение или презрение к грешнику, это должно заставить нас подумать: «Вот пример того, кем я являюсь по природе». Следовательно, прежде чем идти исправлять брата, мы должны быть уверены, что мы духовные; ибо если нет, мы являемся соучастниками его греха и не можем принести ему пользы. 
7. Таким образом, мы видим, что восприятие недостатка в другом, сразу же возвращает нас к нам самим. Если в нас есть хоть какое-то чувство, кроме пламенной любви к грешнику, подобной Христовой, мы можем знать, что мы не духовные, и что наша первая обязанность — искать Господа для самих себя. Быть может, к тому времени, когда мы станем духовными, согрешивший брат также станет духовным; или мы обнаружим, что то, что мы приняли за грех у него, было лишь отражением нас самих. 
ВОПРОС: А если я не считаю себя духовным, разве не должен я сказать об этом другому, кто духовен, например пресвитеру или комитету, чтобы брату помогли немедленно?
8. Господь говорит: «Пойди и обличи его». Кому сказать? Тому, кто в заблуждении. Ты не смеешь сказать никому другому, ибо у тебя нет для этого библейского основания. 
ВОПРОС: Но, может быть, он зайдёт так далеко, что станет неисправимым прежде, чем я смогу помочь ему? 
9. Это не твоя забота; Господь может позаботиться о нём и без твоей не святой помощи. Всё, что ты сделаешь, не будучи духовным, только ухудшит дело. Кроме того, если ты ясно осознаешь, что не духовен, тебе не потребуется и часа, чтобы им стать; Господь недалёк от каждого из нас и щедро даёт Духа всем, кто просит у Него. 
ВОПРОС: «Но, (удивительно, сколько мы можем придумать исключений к слову Божьему), — но если я знаю, что другой человек тоже знает о грехе, разве я не могу обсудить это с ним? А если все знают об этом, разве это не становится общим достоянием?». 
10. Что говорит слово? «Как читаешь?» — «Обличи между тобою и им одним». Это определённо и достаточно. Если бы все члены церкви были верны слову (а они были бы верны, будь они духовными), и если бы кто-то из них согрешил так, что это стало известно всем, ни один не сказал бы другому ни слова об этом, но каждый пошёл бы к согрешившему наедине и пытался бы исправить его. И это не было бы человеческим усилием, но Сам Христос действовал и говорил бы через них для спасения души от опасности. 
11. Посмотрите, как чудесно Бог предусмотрел очищение Своей церкви. Если один согрешает, и все знают это, каждый немедленно побуждается искать Господа для себя, и никто не может успокоиться, пока не будет уверен, что Христос пребывает в нём. Так что, если бы люди следовали слову Божьему, первым последствием тяжкого греха кого-либо из членов было бы возрождение. Разве это не простое и в то же время самое действенное средство? Да простит Бог Свой народ за то, что это средство так мало использовалось. 
12. «Если же не послушает, возьми с собою еще одного или двух, дабы устами двух или трех свидетелей подтвердилось всякое слово» (Матфея 18:16). Мы не должны говорить с ними о деле, но можем взять их с собой, чтобы помочь в восстановлении согрешившего. И все должны идти «в духе кротости». Но если слово Божье соблюдается, редко дело доходит до этого шага. Заблуждающийся прислушается к голосу Христа, если это единственный голос, который он слышит. И запомним также: что одного похода к нему, не для упрёка, но чтобы помолиться с ним и укрепить его, недостаточно. Господь говорит: «Целый день Я простирал руки Мои к народу непослушному и упорному» (Римлянам 10:21). Долготерпение Божье терпело людей сто двадцать лет во дни Ноя (см. 1 Петра 3:20). Христос долго терпит нас и не укоряет; и мы должны учиться у Него терпению к заблудшим. 
13. Предположим случай, когда все знают о грехе, но все так верны слову, что никто не говорит об этом никому, кроме самого грешника. Если сорок человек знают об этом и, взыскивая Господа, каждый идёт один к согрешившему, как Христос пошёл бы, — кто может представить себе впечатление, которое это произведёт на его сердце? Оно просто растает, если только не стало чрезмерно ожесточённым. Такие случаи возможны. «Если же не послушает их, скажи церкви; а если и церкви не послушает, то да будет он тебе, как язычник и мытарь» (Матфея 18:17). Сначала к нему ходил кто-то один. Потом вместе пошли двое или трое. И как они пошли? «В духе кротости». Кого они представляли? Никого, кроме Христа. Чьи слова говорили? Лишь слова Господни. Какая была единственная цель? Восстановить согрешившего во Христе. Как Бог был во Христе, примиряя с Собою мир, так Христос был в Своих слугах, примиряя грешника с Собою. «И как бы Сам Бог увещевает через нас; от имени Христова просим: примиритесь с Богом» (2 Коринфянам 5:20). 
14. Так же и когда дело доходит до церкви. Сначала один пытался исправить брата. Потом несколько вместе трудились ради него. Теперь всё тело должно искать его спасения так, как это сделал бы Христос. Невозможно, чтобы его привели в церковь «на суд», как в трибунал, ибо суд всегда предполагает судью и возможное осуждение. Но церковь существует, чтобы представлять Христа миру; а Бог послал Сына не для того, чтобы судить мир, но, чтобы мир был спасён через Него. Христос отказался судить, когда был на земле, и Он ещё не сидит на суде как судья; поэтому церковь не может сидеть как суд без того, чтобы не обвинить Господа в небрежении Его долгом. 
15. Итак, вся церковь — тело Христово, «полнота Наполняющего всё во всём» (Ефс. 1:23) — поднимается ради восстановления одного заболевшего члена. Это словно Сам Бог умоляет заблудшего, ибо Он делает это через Свою церковь. Тот, кто отвергает этот призыв, противится не людям, но Богу, потому что «я» не проявилось; всё время говорило только Божье Слово. Что же тогда? «А если и церкви не послушает, то да будет он тебе, как язычник и мытарь». Сделано всё возможное, и теперь — «да будет». Церковь освободила себя от всякого соучастия в грехе и чиста, потому что упорствующий в отвержении слова Господнего отверг Самого Господа и, следовательно, более не является членом Его тела. Однако к нему не следует относиться как к врагу, ибо язычников и мытарей нужно любить и трудиться ради них. 
16. Теперь мы можем видеть, как то, что связано или разрешено на земле, будет связано или разрешено и на небесах. Это не потому, что небо обязалось поддерживать каждое решение человека, но потому что слово, утверждённое на небесах и одно лишь имеющее силу связывать и освобождать, получило свободный ход на земле. Изучая Божественный пример, мы узнаём, как распознать и избежать ошибки. Зная, что составляет истинную церковь Христову и как она действует, мы узнаем и признаки отступления. 
[bookmark: _GoBack]
