Тема 10. Жертва всесожжения
За жертвенным искуплением, даровавшим испытательное время непослушным, последовал ряд других искуплений, посредством которых должно было быть совершено восстановление образа Божьего в грешнике и возвращение ему рая.
Обеспечив грешнику испытательное время, следующим шагом стало освобождение его от рабства ветхой природы, зародившейся в его сердце вследствие внедрения семени сатаны, и насаждение на её место Божественного семени Христа, из которого должна была произрасти и развиться до совершенной зрелости праведность Божья.
Давайте перейдём к искуплению, совершаемому посредством жертв всесожжения, хлебного приношения и мирной жертвы, которые ежедневно приносились во дворе храма.
Когда верующий получал благословения, для которых эти приношения и были предназначены, он становился подготовленным к принятию благ искупления за отдельные, личные грехи. Это прощение беззакония становилось доступным ему через служение в первом отделении святилища, куда священник входил от его имени.
Исповедав свой грех над головой жертвы и собственною рукою, лишив её жизни, кающийся оставался во дворе, склонившись в усердной молитве, тогда как верой следовал за движениями священника внутри святилища. Божьим замыслом было, чтобы грех, однажды исповеданный и оставленный, больше не находил места в опыте верующего. Поэтому Бог не намеревался, чтобы человек снова и снова приходил исповедовать и оставлять один и тот же грех.
Для достижения этого идеала верующий должен был жить в состоянии постоянного посвященного служения Богу. Соответственно, Господь, чтобы научить этому, установил обряды посвящения — жертвы всесожжения, хлебное приношение и мирную жертву. Те, кто добросовестно, искренне и осмысленно ежедневно участвовал в этих служениях, становились способными приходить с истинным покаянием и исповеданием, чтобы получить прощение грехов.
Прежде чем изучать порядок искупления во «Святом», необходимо обратить внимание на важные уроки, заключённые в этих предварительных служениях. 
Установление
[bookmark: bqverse39][bookmark: bqverse40][bookmark: bqverse41][bookmark: bqverse42]Дважды в день — один раз утром и снова вечером — жертва всесожжения приносилась на большом жертвеннике во дворе храма вместе с хлебным приношением. «Вот что будешь ты приносить на жертвеннике: двух агнцев однолетних [без порока] каждый день постоянно [в жертву всегдашнюю]; одного агнца приноси поутру, а другого агнца приноси вечером, и десятую часть ефы пшеничной муки, смешанной с четвертью гина битого елея, а для возлияния четверть гина вина, для одного агнца; другого агнца приноси вечером: с мучным даром, подобным утреннему, и с таким же возлиянием приноси его в благоухание приятное, в жертву Господу. Это — всесожжение постоянное в роды ваши пред дверями скинии собрания пред Господом, где буду открываться вам, чтобы говорить с тобою» (Исх. 29:38-42).
Отдельные лица также могли приносить личную жертву всесожжения с соответствующим хлебным приношением, а также они могли приносить и мирные жертвы. Указания относительно этого записаны в первых трёх главах книги Левит. Когда человек приносил эту жертву, через это для него совершалось искупление. «И возложит руку свою на голову жертвы всесожжения — и приобретет он благоволение, во очищение грехов его» (Лев. 1:4).
Жертва всесожжения не была жертвой за грех, хотя через неё получалось искупление. Это была жертва посвящения или предания себя.
· «Ежедневное служение состояло из (1) утреннего и вечернего всесожжения, (2) воскурения благовонного курения на золотом жертвеннике и (3) особых жертв за личные грехи. Были также жертвы (4) в субботние дни, в новолуния и на особые праздники» Э. Уайт, Патриархи и пророки, с. 352.
· «Каждое утро и каждый вечер на жертвеннике сжигался однолетний агнец с соответствующим хлебным приношением, тем самым символизируя ежедневное посвящение народа Иегове и их постоянную зависимость от искупительной крови Христа» Там же.
Хлебные приношения в действительности были мучными приношениями. В современном языке слово «мясо» означает плоть, но в Писании оно имеет более широкое значение, включающее всякую пищу. Можно заметить, что всякий раз, когда описывается «хлебное приношение», речь не идет о мясе. Оно состояло из муки, смешанной с елеем.
- «Если какая душа хочет принести Господу жертву приношения хлебного, пусть принесет пшеничной муки, и вольет на нее елея, и положит на нее ливана» (Левит 2:1).
- «И лег и заснул под можжевеловым кустом. И вот, Ангел коснулся его и сказал ему: встань, ешь [и пей]. И взглянул Илия, и вот, у изголовья его печеная лепешка и кувшин воды. Он поел и напился и опять заснул. И возвратился Ангел Господень во второй раз, коснулся его и сказал: встань, ешь [и пей], ибо дальняя дорога пред тобою. И встал он, поел и напился, и, подкрепившись тою пищею, шел сорок дней и сорок ночей до горы Божией Хорива» (3 Царств 19:5-8).
Итак, самым первым делом для народа с наступлением каждого дня было собираться вокруг скинии для служения всесожжения. Однолетний агнец закалывался, а затем вместе с мукой, елеем и вином сжигался на жертвеннике всесожжения во дворе.
При этом народ не должен был просто стоять в стороне как безучастные свидетели. От них ожидалось, что они торжественно посвятят себя служению Богу на этот день. Они должны были напоминать себе, что находятся в этом мире не для того, чтобы угождать себе или созидать собственные интересы, но чтобы продвигать дело Вечного.
Кроме того, они должны были осознавать, что само их существование зависит от искупления, совершенного за них в тот момент, когда их прародители впали в грех. Таким образом, им надлежало постоянно помнить, что нет места самодовольной самодостаточности и нет основания, быть хозяевами собственной судьбы или строителями собственной жизни.
Всё в этом утреннем и вечернем всесожжении было с совершенством задумано Божественным Планировщиком, чтобы произвести в них истинный христианский дух и научить их истине о спасении во Христе.
Полное посвящение
Каждый верующий призван к образу жизни, противоположному себялюбивому, корыстному духу тех, кто не имеет познания о Боге. Верующий спасён, чтобы служить, и благословлён небесными дарами, дабы, в свою очередь, распространять эти ресурсы для благословения и спасения - погибающих.
· «Каждое утро и вечер на жертвеннике всесожжения сжигался однолетний агнец вместе с соответствующей хлебной жертвой, что символизировало (1) ежедневное посвящение народа Господу и их (2) постоянную зависимость от искупительной крови Христа. Бог прямо указал, что каждое приношение, представленное для служения в святилище, должно быть «без порока» (Исход 12:5). Священники должны были осматривать всех животных, приносимых в жертву, и отвергать тех, у кого обнаруживался какой-либо недостаток. Только приношение «без порока» могло быть символом Его совершенной чистоты, Того, Кто должен был принести Себя как «непорочного и чистого агнца» (1 Петра 1:19). Апостол Павел указывает на эти жертвы как на пример того, какими должны стать последователи Христа. Он говорит: «Итак умоляю вас, братия, милосердием Божиим, представьте тела ваши в жертву живую, святую, благоугодную Богу, для разумного служения вашего» (Римлянам 12:1). Мы должны отдать себя на служение Богу и стремиться к тому, чтобы это служение было как можно более совершенным. Бог не будет доволен ничем меньшим, чем самое лучшее, что мы можем предложить. Те, кто любит Его всем сердцем, будут желать отдать Ему лучшее служение своей жизни, и они будут постоянно стремиться привести все свои способности (каждую силу своей сущности, жизни) в гармонию с Его законами, которые будут способствовать их способности исполнять Его волю» Э. Уайт, Патриархи и пророки, с. 352.
Многие христиане не усваивают этих принципов. Им кажется, что если они достаточно «щедры», чтобы пожертвовать значительную сумму денег и посвятить часть своего времени миссионерской работе, то этим они удовлетворяют требования религии и зарабатывают себе вечную награду.
Но в сущности Богу прежде всего нужны не их деньги и не их время. Ему должна быть посвящена вся жизнь. Достичь такого уровня посвящения не означает, что человек обязан быть штатным служителем или оплачиваемым работником. Он может быть скромным тружеником на обычной работе — плотником, водителем автобуса или садовником, — который действительно посвятил свою жизнь Господу, хотя и не считает своё служение особенно значительным.
Превыше всего он любит истину Божью и желает лишь одного — видеть, как дело Божье преуспевает. Его глубочайшая забота — чтобы в нём самом развивались принципы прекрасного Божьего характера праведности, чтобы во всём он становился подобен Христу. Он принимает свою работу как Божий план для себя и исполняет её со всей доступной ему эффективностью и умением. Он изучает своего работодателя, чтобы понять, чего тот ожидает и хочет, а затем старается служить ему наилучшим образом в меру своих способностей.
Бодрый, спокойный, исполненный надежды и оптимизма, он посвящает всё свое время и средства, которые может уделить сверх своих насущных нужд, на продвижение истины, по мере того как Господь открывает ему возможности. Одним словом, всё в его жизни второстепенно по сравнению с продвижением Божьего царства. Такой человек, в подлинном смысле слова, каждое утро и каждый вечер склоняется у жертвенника всесожжения.
Тем, кто желает узнать, действительно ли они посвящены Богу, достаточно задать себе простые вопросы: «Что является главным интересом моей жизни? Чему она по существу посвящена?».
Если при строгой и честной самооценке выясняется, что созидание Божьего царства является первым и главным интересом, то истинное посвящение достигнуто, и в прообразном смысле в жизни этого человека жертва всесожжения продолжает приноситься каждое утро и каждый вечер.
Призыв собираться вокруг святилища для участия в обряде жертвы всесожжения остаётся тем же и сегодня. Больше нет земного святилища, и агнец буквально не закалывается утром и вечером, но то, что означали тогда эти жертвы, по-прежнему составляет тот опыт, который Бог желает видеть у Своего народа.
Предоставление святилища и его служений как откровения и характера, которым Бог намеревался наделить Свой народ, и пути, посредством которого это должно быть достигнуто, является проявлением Божьей любви и милости. Поэтому изучение служения святилища с любой точки зрения, не предполагающей личного применения к отдельному человеку, лишено смысла.
· «Посвящайте себя Богу каждое утро; сделайте это своим первым делом. Пусть ваша молитва будет такой: «Возьми меня, Господи, как всецело Твоего. Я кладу все свои планы к Твоим ногам. Используй меня сегодня в служении Твоем. Пребудь со мной, и пусть все мои дела совершаются в Тебе». Это ежедневное дело. Каждое утро посвящайте себя Богу на этот день. Предоставьте Ему все свои планы, которые будут осуществлены или отвергнуты в зависимости от того, как укажет Его провидение. Так день за днем вы можете отдавать свою жизнь в руки Божьи, и таким образом ваша жизнь будет всё более и более формироваться по образу жизни Христа» Э. Уайт, Путь ко Христу, с. 70.
Как это было с Израилем, так и с Божьим народом ныне: самым первым делом каждого дня должно быть это полное посвящение жизни для того служения, которое Господь изберёт для нас. Чем ближе человек подходит ко Христу и тем самым приобщается к Его Духу, тем более естественным становится этот акт посвящения. С горячим желанием душа будет стремиться к этому посвящению при открытии и завершении каждого дня.
Пример Иоанна Крестителя
Когда Иоанн Креститель стал более полно понимать истинную природу характера и миссии Христа, его душа устремилась к такой степени самоотречения, которой он никогда прежде не знал. Этот опыт пришёл к нему в то время, когда он находился в темнице Ирода. Именно тогда у его учеников возникли серьёзные сомнения относительно отношения Христа к Своему вестнику.
· «Жизнь Иоанна была наполнена активным трудом, поэтому мрак и бездеятельность в тюремном заточении очень отягощали его. Неделя проходила за неделей, не принося никаких изменений, и на него нахлынули уныние и сомнения. Его ученики не оставляли его. Им разрешили войти в тюрьму, и они принесли ему весть о делах Иисуса, рассказали, как люди стекаются к Нему. Но они задавались вопросом, почему, если этот новый учитель был Мессией, то Он ничего не сделал для освобождения Иоанна. Как Он мог допустить, чтобы Его верный глашатай был лишен свободы, а возможно, и жизни?» Э. Уайт, Желание веков, с. 214.
· «Эти вопросы не остались без своих последствий. Иоанну были внушены сомнения, которые иначе никогда бы не возникли» Э. Уайт, Желание веков, с. 215.
Но он отказался выражать сомнение в присутствии своих друзей. Вместо этого он решил получить ответ непосредственно от Христа и с этой целью послал нескольких своих учеников спросить Его, действительно ли Он Тот, Кто был обещан».
Христос просто направил их наблюдать за Его делами в течение целого дня. Когда они возвратились к одинокому узнику, они рассказали ему всё, что видели. Иоанн уловил представление об истинном характере Христа, и это пробудило в нём стремление стать, более подобным этому Образцу. Посвящение, возникшее таким образом в его сердце, будет воспроизведено во всех, кто позволит себе подпасть под то же святое влияние.
· «Понимая теперь яснее природу миссии Христа, пророк покорился Богу независимо от того, принесет это ему жизнь или смерть, лишь бы сие послужило интересам дела, которое он любил» Э. Уайт, Желание веков, с. 218.
Слишком многие из исповедующих последователей Бога находятся в плену мысли, что если они служат Богу, то Он, в ответ, обязан дать им благополучие, здоровье, защиту и очень долгую жизнь. Так рассуждали ученики Иоанна. Иоанн пожертвовал всем ради Христа. Следовательно, по их мнению, самое меньшее, что Спаситель со всей Своей чудесной силой мог бы сделать, — это освободить Иоанна. Не сделать этого значило бы проявить неблагодарность и равнодушие. Так это представлялось им.
Те, кто мыслит подобным образом, никогда не смогут приносить истинную жертву всесожжения изо дня в день. Их посвящение Господу слишком односторонне и потому не может быть Ему угодно, ибо они не стали едиными с Ним в Его характере любви.
[bookmark: _GoBack]Царство может быть приобретено только через жертву. От одних потребуется внести лишь малый вклад, тогда как другие будут призваны заплатить высшую цену — отдать саму жизнь. Умерев тогда и так, как он умер, Иоанн дал свидетельство столь же сильное и необходимое, как и служение, которое он совершал при жизни. Десятки тысяч мучеников были укреплены, чтобы выдержать свои огненные испытания, вспоминая свидетельство, которое Иоанн оставил своей жизнью и своей смертью.
