Урок № 4 Единство, достигаемое смирением
(Фил. 2:1-11)

Воскресенье. Разделение в Филиппах

«1 Итак, если [есть] какое утешение («успокоение») во Христе, если [есть] какая отрада любви, если [есть] какое общение духа, если [есть] какое милосердие и сострадательность («есть какие недра и милости»), 
2 то дополните мою радость («исполните»): имейте одни мысли («чтобы вы были одинаково мыслящими»), имейте ту же любовь, будьте единодушны и единомысленны; 
3 ничего [не делайте] по любопрению («пусть ничего не делается через соперничество») или по тщеславию, но по смиренномудрию («но в смиренности ума») почитайте один другого высшим («лучше») себя». (Фил. 2:1-3)

1. «Одинаково мыслящие» с того, что я вижу вокруг – невозможно на нашем человеческом уровне, в том смысле, что у каждого всегда будут разные оттенки мышления.
2. Очевидно, Павел не говорит, что все имеют одинаковые способности, или понимание деталей, взгляды на ряд второстепенных вопросов. Речь идет, чтобы мыслить из Христа а не своего «я». 
3. Мыслить из Христа: (1) У всех один источник – Христос, (2) один принцип – самоотдача, (3) одна цель – воля Божья, и слава Божья.
4. Это все есть в уме Христа, или мышлении Христа (далее немного об этом поговорим)
Взирая на Своих учеников с Божественной любовью и с нежнейшим сочувствием, Христос сказал: «Ныне прославился Сын Человеческий, и Бог прославился в Нем». Иуда покинул верхнюю горницу, и Христос остался наедине с одиннадцатью учениками. Он собирался говорить им о Своём приближающемся расставании с ними, но прежде чем это сделать, Он указал на великую цель Своей миссии. Именно её Он всегда держал перед собой. Его радостью было то, что все Его уничижения и страдания прославят имя Отца. К этому прежде всего Он и направляет мысли Своих учеников. {DA 662.1}


Понедельник. Источник единства

4 Не о себе [только] каждый заботься, но каждый и о других («Заботься каждый не о своем собственном, но каждый и о других»). 

1. Это самопожертвование и забота о других как, естественное действие, исходящее из мышления человека, его внутренней концепции и установки. 
2. Но ведь многие и мирские люди, жертвуют и заботятся о других, порой не заботясь о себе. На это может влиять сила воли, хорошее воспитание, определенная внутренняя ломка убеждений, философия жизни, особенность нрава и характера, эти люди часто даже готовы отдать свою жизнь. И многие из них это могут делать из-за любви. В чем разница между такими же действиями христианина и мирским человеком не верящего в Христа?
3. Я отвечу так:
А. Обманчивость плотского ума. Плотский ум, по своей природе это ум сатаны после его падения. Ему свойственно три момента: 
1. Это хитрый ум (посмотрите на степень его хитрости, когда сатана плел заговоры и бунт против Бога на небе). 
2. Он очень жертвенный (сатана считал, что его недовольство и восстании – является величайшей жертвой с его стороны, чтобы даровать всей вселенной свободу от тирании Бога, сатана был готов пожертвовать своей жизнь ради дела победы над Христом). 
3. Этот ум способен сам самообманываться. (этот ум глубоко верит в то, что сам создает, вот почему сатана не верит в свою погибель и поражение несмотря на всю очевидность этого).
4. Такой ум имеют все, кто не рожден свыше, как бы это ни казалось невероятным.
Б. Второй момент - дьявольское обольщение и тактика.
1. Если собрать общество мирских людей, имеющих плотский ум, и сделать его церковью – можно обнаружить великую гармонию, единомыслие и устройство (японские понятие «гири», индийская традиция служения «сева», буддийский идеал «бодхисаттвы», посмотрите на буддийские монашеские общины, индуистские ашрамы и т.д.). Там плотский ум не будет в борьбе с самим собою (сейчас я не затрагиваю моменты когда Дух Святой просвещает каждого человека), пока Слово Бога, истина не прикоснётся к этим людям, плотский ум не отреагирует, не вступит в борьбу с угрозой. Там дьявол не будет обольщать внешне, ибо они все пойманы в ссылки его учения и его пути.
2. Как только вы возьмете христианскую общину, где проникло слово, где есть и рождённые свыше и плотские христиане в любой период времени, любой эпохи, любого века, на любой территории - там будет борьба, там будет все, там будет смесь и побед и поражений. Там сражение на каждом шагу. Великая борьба. Это понимал Павел. 
3. И как привести христиан в единство, зная, что как в них, так и внешне, великая борьба, что там дьявол не спит?
4. Привести их к одному мышлению, к торжеству ума Христова в каждом, чтобы каждый отталкивался от Христа, их жизнь должна быть скрыта в Боге. И это следующая наша подтема.
5. Когда они будут привлечены вестью, открывающей Христа, они будут еще больше притягиваться ко Христу, а значит и друг к другу
Когда Христос говорил эти слова, слава Божья освещала Его лицо, и всех присутствующих объял священный трепет, когда они с напряжённым вниманием внимали Его речи. Их сердца еще сильнее притягивались к Нему; и по мере того как они с большей любовью влеклись ко Христу, они влеклись и друг к другу. Они чувствовали, что небо совсем близко и что слова, которые они слышат, — это весть к ним от их Небесного Отца. {DA 664.3}



Вторник. Обновление ума
Среда. Ум Христов

5 Ибо в вас должны быть те же чувствования, какие и во Христе Иисусе («пусть тот ум будет в вас, какой был и во Христе Иисусе).

1. Ум Христов – Божий ум. И мы знаем этот ум и мы приняли этот ум, приняв Христа.
2. Ум Христов – это небесный принцип мышления, мотива, оценки, планирования, интересов, поступков, жизни – все, что мы видим во Христе.
3. Ему противодействует наша греховная плотская природа, а точнее, страсти, склонности и закон греха в ней находящийся. 
4. На самом деле, сила греховной плоти – переоценена, ибо она не имеет Божественного происхождения, она произошла от греха, но она все время пытается обмануть нас, внедряя нам мысли, что ее сила не меньше Божественной, и те кто из христиан, кто падает, часто соглашаются с этим, ибо в своем бессилии они признают ее беспредельную власть над ними. 
5. Сила ума Божьего – имеет Божественную силу и происхождение, и потому легко побеждает все что не Божье.
6.  Мое «я» как индивидуальность (в отличии от того как было у непавшего Адама: у которого вся его личность во всей своей целостности отражала Творца), сегодня основной проводник и представитель закона греха в греховной плоти. «Я» хочет царствовать по своей природе. Но когда вы посмотрите на свою область ума (или то как вы сегодня мыслите) – и спросите, хочешь ли ты чтобы твое «я» царствовало? Ответ буде нет и решительное НЕТ. Почему? Это работа ума Божьего. Ум Божий с каждым днем все больше укрепляется в нас, и когда будут приходить новые вызовы «Если ты Сын Божий», мы будем так отвечать, так мыслить и так чувствовать в тот момент как это чувствует, маслит и отвечает сам Господь.
7. Благодарите Бога, что вы имеете ум Христов, и что вы мыслите с каждым днем все более глубже и отлично от людей этого мира, так и должно быть, ибо как Бог выше человека так и ум Божий возвышенней и прекрасней плотского ума.
8. Закону греха в нашей плоти – нет шансов, если ум Божий наша контролирующая и ведущая сила жизни.
Четверг. Тайна благочестия

6 Он, будучи образом Божиим, не почитал хищением («грабежом») быть равным Богу; 
7 но уничижил Себя Самого, приняв образ раба, сделавшись подобным человекам и по виду став как человек; 
8 смирил Себя, быв послушным даже до смерти, и смерти крестной. 
9 Посему и Бог превознес Его и дал Ему имя выше всякого имени, 
10 дабы пред именем Иисуса преклонилось всякое колено небесных, земных и преисподних, 
11 и всякий язык исповедал, что Господь Иисус Христос в славу Бога Отца» (Филип.1:19, 20).

1. Бог стал человеком, принял наше греховное человеческое естество. Его воплощение показало степень нашего унижения в грехе. 
2. Если бы мы понимали величие для которого были созданы и пропасть в какую упали – ни у кого не было бы ни одного повода к гордости и самовозвышения.
3. Гордость человека, его стремление к самовозвышению – это отголоски тех праведных чувств и желаний которые грех исказил до неузнаваемости. Стремление быть благородным, возвышенным, счастливым, удовлетворённым, достигать и постигать. Но будучи искажённым грехом, все эти стремления реализовываются незаконным образом. Бог хочет вернуть всем этим стремлениям законный путь развития. Он возможен только через путь правления Бога в человеке, как это было при напавшем Адаме.
4. Во Христе Бог показал, всю серьезность своих намерений. Он показал силу Своего ума или мышления, силу самопожертвования и самоотдачи. И все мы поразились величием духа Христа, глубиной сердца и потрясающим благородством Его жизни. И каждый человек знакомясь со Христом, хотел бы быть таким как Он, а ведь Он и показал в Себе, что Он каждого сделает таким же, если только мы позволим Его мышлению, Его уму – стать нашей ведущей и контролирующей силой. 
[bookmark: _GoBack]5. Почему так важно верно понимать почему Христос как Бог воспринял на Себя греховную человеческую плоть? Потому что истинное понимание этой истины исходит и Ума Христова. И тот, кто не принимает этой истины – не имеет и Ума Божьего в этом вопросе, и он придёт к потерям, такой человек никогда пройдет опыта: «Христос в вас упование славы». Вы знаете, что для Иисуса было ключевым вопросом – привести учеников к понимаю почему Бог воспринял их человеческую природу?



«Истинно, истинно говорю вам, — продолжал Христос, — верующий в Меня, дела, которые творю Я, и он сотворит». Спаситель был глубоко озабочен тем, чтобы ученики поняли, с какой целью Его Божественная природа была соединена с человеческой природой. Он пришёл в мир, (1) чтобы явить славу Божью, (2) дабы человек был вознесён её восстанавливающей силой. Бог был явлен в Нём, чтобы Он мог быть явлен в них. Иисус не открыл никаких качеств и не проявил никакой силы, которыми люди не могли бы обладать через веру в Него. Его совершенная человеческая природа — это то, чем могут обладать все Его последователи, если будут в подчинении Богу, как был подчинен Он. {DA 664.4}
(классический перевод, не точен: «В Своей земной жизни Христос проявил такие качества и такие способности, которые люди могут получить только через веру в Него. Все Его последователи могут достичь такого же совершенства в человеческом естестве, какое имел Он, если они покорятся Богу так, как покорился Он»)


